
ية بو  507-485:  ص  ص       2024( 2(    العدد: )9المجلد: ) مجلة الجامع في الدراسات النفسية والعلوم التر
 

( 2)  العدد:  (9)المجلد:   485 2024 
 

 الإنسان بين رؤيتين، الإنسانوية والروحانية 

Man between two visions, humanism and spirituality 

 *نصر الدين بن سراي 

 2سطيف  ،جامعة لمين دباغين ، أ محاضر  أستاذ

Benserai necreddine 

Professor Lecturer A, University of Lamine 

Debaghin, Setif 2 

n.benserai@univ-setif2.dz 

 هجيرة شبلي 

  2 -سطيف ،جامعة لمين دباغين ، أ محاضر  أستاذ

Hadjira Chebli 

Professor Lecturer A, University of Lamine 

Debaghin, Setif 2 

h.chebli@univ-setif2.dz 

 2024/ 08/12: تاريخ النشر  27/11/2024: تاريخ القبول  13/10/2024: الاستلامتاريخ 

نسعى في هذه الورقة العلمية البحث عن جذور تشكل التيار الإنسانوي في الفكر الغربي، والظروف المتاخمة لنشأته،    :الملخص 

وبالخصوص أن هذا التوجه الفكري له حضور عريض وواسع في الأوساط الثقافية والأدبية اليوم، ويُقدّم على أساس أنه الأنموذج  

ص للإنسانية. بالإضافة إلى كونه قد اصبح رؤية إلى العالم؛ تسري على جميع الموجودات؛ لتشمل الصعيد الفكري والاقتصادي   ِّ
ّ
المخل

والسياس ي وغيرها، كما نريد أنشير إلى أن هذا الأنموذج قد أصبح أداة إجرائية يفسر بها العالم ويفهم، لذا حاولنا في هذا المقال عرض  

أهم الأفكار التي احتواها هذا الأنموذج، مع تفكيك أصوله الفكرية التي يرتكز عليها في بناء رؤيته، ومحاولة منا إلى فهم تلك الرؤية  

الإنسانوية فهما عميقا بعيدا عن الذاتية، ذلك أن التصور الإنسانوي يمكن أن يشكل قطيعة مع الثقافات  الإنسانية الأخرى التي  

تختلف عنه خصوصا مع دعوى المركزية الثقافية الغربية اليوم، التي تختلف تماما مع دعوى الرّهان التثاقف الكوني، في عصر  

العصور التاريخية. ولهذا أردنا أن    امتداد على    للإنسان على التجربة الإنسانية والحكمة المبثوثة في التراث الروحي    والانفتاح العولمة  

نعرض لأنموذج أرحب متمثلا في الإنسان الكامل، الذي يعبر من وجهة نظرنا على الوحدة الإنسانية في شقها الأكثر اتساقا ووحدة،  

من خلال البحث على ما يصطلح عليه بالمشترك الإنساني، الذي تبنّاه أصحاب المدرسة الإرثوية. حيث برّرنا أهمية هذا التصور الأخير  

 .من خلال أهم النصوص التراثية في الفكرين الغربي والإسلامي 

 التيار الإنساني، الإنسان الكامل، الأبتر، التنوير، الحقيقة، الروحانية   الكلمات المفتاحية: 

Abstract:  also want to point out that this model has become a procedural tool by which the world is interpreted and 

understood, so we tried in this article to present the most important ideas contained in this model, while dismantling 

its intellectual foundations on which it is based in building its vision, and our attempt tounderstand this humanist 

vision deeply away from subjectivity, because thehumanist perception can constitute a break with other human 

cultures that differfrom it, especially with the claim of Western cultural centrism today, which is completely different 

with the claim of the betting bet. This is why we wanted to present a broader model represented by the perfect 

human being, which, in our view, expresses human unity in its most coherent and unified aspect, through the search 

for what is termed the human commonality, which was adopted by the owners of the heritage school. We have 

justified the importance of this last conceptualisation through the most important heritage texts in Western and 

Islamic thought. 

 Keywords: Humanist Current, humanist, full human, amputee, enlightenment, truth, spiritualit 

  المؤلف المرسل -*  

mailto:h.chebli@univ-setif2.dz


 سبغل

 هجيرة شبلي           نصر الدين بن ساري
 

( 2)  العدد:  (9)المجلد:   486 2024 
 

 مة: مقد -

 
ُ
الأبتر يُحيل لكلمة  التيمولوجي  أو  إلى    نا الجذر  : عمل غير مكتمل،  منها  معانٍ رمزية متعددة 

طلب الحاجة في غير وقتها، أو مكانها، أو الطفل ولد قبل ميلاده الطبيعي، فهي تدل قبلا أن المذهب  

مع   أوربا  في  ظهر  الذي  السياقات الإنساني  في  نتمعن  لما  خاصة  مكتمل،  غير  أنه  الأنوار  عصر 

العصر الوسيط في أروربا مخاضات حاسمة، بعد تلك  في  التاريخية التي أنتجته، فقد كان للصّراع  

أن   بعد  الديني  الفكر  يستبعد  الأنوار  عصر  جعل  ما  هذا  المسيحية،  احتوتها  التي  التناقضات 

التوجه   بعث  إعادة  هو  الغرب  عليه  وقف  الذي  الخيار  فكان  عقلانية،  لا  عناصر  على  احتوى 

له،   الكنيسة  استلاب  بعد  الدينية الإنسانوي،  المقولات  استبدال  تم  بالدّيانة   لافهاخواست ،  فقد 

لتتجلى  ثم  الألماني كانط،  الفيلسوف  الدينية مع  للقيم  الإنسانية. ثم كانت عملية قلب  الطبيعية 

ميتافيزيقية   معانٍ  لها  ومُنح  مكانه،  من  الإله  أزاحت  التي  الحديثة  الدولة  صورة  مع  الديانة  تلك 

متعالية ذات طابع أسطوري، هذا الكائن الأخير نعني به الدولة، وهو الإله الجديد الذي أخذ طابع 

أن   بعد  نفسها  لتفرض  العنف  رعة  لشِّ المتخذة  السيادية،  للإرادة  المعبرة  القوانين  عبر  القداسة 

 .  -في الحكم الكنس ي -كانت مستنكرة له  

 نتق  ناضج، كان مُ الغير    المبتسر   هذا التصور الإنسانوي 
 
من قبل رؤى أخرى خاصة، مع    دا

فإذا كانت جميع الفلسفات   مغايرا؛الأخيرة موقفا   فقد سجلت هذه   الفلسفة الروحانية المتعالية،  

والديانات تنشد فكرة الكمال أو الشخصية الكاملة، عبر محطات في تاريخ الفكر الفلسفي، مثل:  

الذي   الحديث  الإنسان  إلى  نيتشه،  مع  مان  والسوبر  المسيحية،  مع  والخلاص  زرداتشت،  بوذا، 

الكمال في الدولة، إلى ما ترُومه الفلسفة الروحانية مع الإنسان الكامل؛ إنّها فلسفة تضع أن يعتقد  

الإلهي، بمعن  الإنسان المشروع  بالله  في مركز  تهتم  في مركز    الإنسان، فهي لا تضع  معا  والإنسانى 

الكامل العالمي فهو الذي تم تكوينه    الإنسان المقطوع  عن التعالي الروحاني، أما    الإنساني المشروع  

العلوي به فقط يمكن خلق مستقبل   العقل  وفق نظام روحاني، وعليه فالعقل الموسّع عن طريق 

 .ذو  وجه إنساني

الإنسا على  الوقوف  يروم  المقال  فإن  سبق  ما  على  وفقوبناء  الكامل  الروحانية  ن  ،  الرؤية 

ما وجه  نتساءللذلك   الغربية من الإنسان؟    الانقطاع:  الأنوار  الإنسانوي؟ وما موقف  المذهب  في 

 رؤيتها له؟ وما مقاربة الإنسان الكامل في الرؤية الروحانية الإنسانية؟ وما

 

 

 



ية والروحانية  الإنسان بين رؤيتين، الإنسانو
 

( 2)العدد:  (9)المجلد:   487 2024 
 

 : لتدبير العالم   التنوير الإنسانوي رؤية   -

لإله  ا مع ميلاد العصر الجديد، بدأت المسلمات التي ترتكز عليها القيم بالتحول والتغير. لم تعد مقولة 

قلب    خاصة في الفكر الديني، فالتيار الإنسانوي   -التي كانت مقولة أساسية في البناء القيمي في العصور الوسطى 

النهضة،   نُها عصر  حض  مِّ القيم؛  من  رعة  شِّ أمام  نحن  يحتاجه.  لما  كمشرّع  عقله  وفي  الإنسان  إلى  المرجعية 

ساهمت في بناء التصور القيمي على مدى قرون متواصلة، وإن لم نكن مبالغين نقول حتى اليوم، حيث ضمّت  

أثر   فقد  عليه  والثورة  الديني،  الفكر  اهتزاز  بعد  أساس ي، خاصة  بشكل  المرجعية  سؤال  القيمة،  إشكاليات 

التّصور الميكانيكي الذي أرس ى قواعده )نيوتن( في تغيير التصور نحو فكرة الله الخالق، إلى ميلاد إله علمي الذي  

سيأخذ مكان الإله؛ من إله الفجوات في التصور اللاهوتي إلى التصور العلمي الجديد عن العالم والوجود، حيث  

"كان بعض اللاهوتيين النصارى قديما كلما أعياهم تفسير ظاهرة ما أو حادثة ما قالوا سبب ظهورها أو حدوثها  

هو الفعل الإلهي المباشر المجرد من الأسباب المادية... فلمّا تطورت العلوم، حلت الأسباب المادية محل السبب  

الإلهي، وتزعزع الإيمان بالله، لكن ظلت العلوم تتقدم وتنمو وتتطور على حساب الله، وكلما اكتشف سبب  

 . ( 211،212  .  ، ص ص 2016    )عزمي، مادي لظاهرة ما، كانت مكانة الله تتآكل وتضعف  

ينُها(، ولا   ومن هنا انحصر دور الإله وغاب في الحياة؛ ليتحول بعد ذلك إلى الطبيعة؛ أي حال فيها )فهو ع 

الطبيعة  مجموع  بوصفه  "الإله  أي  سبينوزا،  مع  خاصة  والعقل  بالعلم  إلا  وفهمه  ذلك  مع  للتعامل    سبيل 

وهذا الانحصار للمفهوم الإلهي كان له دور خطير في هذا العصر خاصة في عملية    . ( 110  .  ، ص 1998)كولينز،  " 

نُ إليها عقل الأنوار والنهضة؟ بعد النهوض على كل قديم ورفضه. 
 
 استمداد القيم، ووفق أي مرجعية سير ك

 شرعة الديانات الجديدة وانزياح المركزية من الإله إلى الإنسان:   -1-1

إلى بد  القيمية ونزع    اية نود أن نشير  التصورات  العقلنة والحداثة من جهة، وبين عزل  بين  أن هناك تساوقا 

سحر   وإزالة  العلمنة  إنّ  غائية.  أي  تستبعد  "فالحداثة  للعالم،  العقلانية  الرؤية  هذه  بسبب  عنها  القدّاسة 

القطيعة   تبرزان  عقلنة،  باعتبارها  الحداثة  تحددان  واللتان  فيبر(  )ماكس  عنهما  يتحدث  اللتان  الأوهام، 

فبعد رفض التصورات  ،  ( 29  . ، ص 1998)تورين،    الضرورية مع الغائية الدينية التي تنادي دوما بنهاية للتاريخ 

ات العارفة هي  
ّ
الدينية المسيحية، ونقد الكتاب المقدّس واسترجاع المركزية للإنسان بدل الإله، أصبحت الذ

مركز الوجود، ففكرة الإله لم تعد لها السطوة والحضور تبعا للإيمان المسيحي الذي تمت إزاحته من الحياة،  

"وحين تلغى موضوعية الله، يوضع الإنسان في المركز، وبمجرد ما تكون الكائنات العاقلة غايات موضوعية،  

 . ( 164.  ، ص 2004)فاتيمو،  فسيوجد الإنسان، وأي كائن عاقل كغايات في ذاتها وليس فقط كوسائل" 

ذاتها   إلا من  ذاتها، ولا تستمد وجودها  في  غايتها  الوجود؛  مركز  العارفة هي  ات 
ّ
الذ وعليه فستصبح 

ات نفسها متعالية، فلا مرجعية لها إلا  
ّ
العارفة العاقلة، فهي صانعة للقيم ولا تتلقاها من مصدرٍ متعال، بل الذ

خذت أشكالا ومراحل لتصل في صورتها الأخيرة بحذف    من عقلها المتنوّر. 
ّ
لكن ميلاد العلمنة الأخلاقية قد ات



 سبغل

 هجيرة شبلي           نصر الدين بن ساري
 

( 2)  العدد:  (9)المجلد:   488 2024 
 

المسيحية   فالدّيانة  كانط،  إيمانويل  مع  النهائية  صورتها  في  أخلاقية  ممارسة  كل  عن  الميتافيزيقية  الإحالات 

الإنسان،   يناسب عقل  بما  تم عقلنتها  الخرافات    فقد: الغامضة  إلى فصله عن  للعقل  الدين  "أدى إخضاع 

 . ( 103  . ، ص 2007)بيتر وآخرون،    والغيبيات، واستبداله بنوع من التقوى العقلانية" 

يقبله   المتحكم فيما هو ديني عن طريق فهمه فهما عقلانيا، وإزاحة كل ما لا  العقل هو  وهنا يصير 

بذلك تم إخضاع الدين للعقل واستبعاد جانبه الغيبي الميتافيزيقي الظاهر في شكله الغامض، وإحلال  العقل.  

مكانه دين العقل أو الديانة العقلانية، وعليه فالدّين الطبيعي هو عبارة عن "إيمان تتضمنه عقيدة بحد أدنى  

تعبد داخلي يرتكز على الاعتراف بالألوهية، وعلى ممارسة الحياة المستقيمة، وقانون تتضمنه القاعدة الذهبية  

 . ( 57  . ، ص 1993)جاكلين،    للتبادل، أو مطلب العدالة والإحسان، أمل هو أمل السعادة الحاضرة والآتية" 

وفي المقابل فقد بيّن "الإلهيون الإنجليز على مقدرة العقل البشري بلوغ الإقرار بالألوهية بعيدا عن أي  

شكل من أشكال الوحي، طرحت مسألة أساسية، إذ ما كانت أشكال تصور المقدّس ليست سوى شهادات عن  

الضعف والجهل الإنسانيين، وإذا مكان هناك أيضا أصل نفس ي لكل الظواهر الدينية فهل ينجم عن ذلك  

الدينية ذات طابع   للتجارب  التاريخية  التمظهرات  الإنسان؟ فمختلف  في عمق  ماكثة  بديانة طبيعة  الإقرار 

جماعي أو فردي ليست في الواقع سوى أقنعة، أي انحرافات للاستعمال السليم للعقل الساعي نحو معرفة  

فالفكر العقلاني ينظر إلى الظواهر الدينية على أنّها أخطاء في سيرورة  ،  ( 45، صفحة  2009) مسلان،  . الإلهي" 

شدان الحقيقة، أضف إلى ذلك ما اشتملت عليه التصورات المسيحية من  
ُ
العقل في البحث على الخلاص ون

رؤى غير عقلانية أعطت الحق للعقل أن يُمارس فعل النقد، والمساءلة، "فجوهر الظاهرة الدينية؛ يمكث إذا في  

عاشة، فإذا ما كان التحليل لمختلف أشكال المقدّس المعاش يوحي بطابع  
ُ
العام وليس في الخاص من الخبرات الم

 . ( 46  . ، ص 2009) مسلان،    لا عقلي نوعا ما، فهل يبقى من الجائز الاستمرار  في نعتها بــــــــــ ـــــ)الأمراض(؟" 

أي أنّ البشرية في مسعاها للبحث عن الحقيقة مرت بمراحل: من ديانات لا عقلانية إلى ديانات لابد أن  

 ( الجديد  الطبيعي  التأليه  دين  )فولتير(  عرف  فقد   " العقل،  عصر  في  عقلانية  ''معجمه  Deismتكون  في   )

'' الذي وضعه، اعتقد مثل )نيوتن(، أن الدين الحق ينبغي أن يكون متسامحا يقول: ''ألن يكون    1764الفلسفي 

م كثيرا من السلوك الأخلاقي، والقليل من التعليمات الدوغماتية؟ ذلك الذي ينزع لأن يجعل  
ّ
هو هذا الدين يعل

الناس عاديين دونما عبث أو سخف؟ ذلك الذي لا يأمر المرء بالاعتقاد في أشياء مستحيلة متناقضة... ذلك  

الذي لا يجرؤ على تهديد أي شخص ذي حكمة فطرية بالعذاب الأبدي... والذي لا يغرق الأرض بالدّماء بناء على  

 ( 330-329  ص ص.    ،  2010)آرمسترونج،  "   سفسطة غير مفهومة؟ 

كذلك فقد اعتقد )جون لوك( بكفاية العقل لوحده في معرفة الحقائق بالاستناد على الوحي أي: بما في  

مة  
ّ
الكتاب المقدّس تحقيقا منه إلى أن يصل إلى ديانة العقل الجديدة، حتى المؤمنون بالله اتفقوا أيضا على المسل

الأخيرة على مقدرة العقل مجمعين على الدّين العقلي فقد كتب )لوك(: "لم تبق حاجة أو نفع للوحي في مثل هذه  



ية والروحانية الإنسان بين رؤيتين،  الإنسانو
 

( 2)العدد:  (9)المجلد:   489 2024 
 

الأمور كلها، طالما أن الله أعطانا وسائل طبيعية أكثر يقينا لنتوصل بها إلى معرفة هذه الأمور؛ لأنّ الحقائق التي  

 ,.Locke)تتضح لنا من معرفتنا لأفكارنا أو تأملنا لها، تكون أوثق من تلك التي تأتينا عن طريق الوحي التقليدي" 

فقد أصبح هذا التصور الطبيعي للدين نفسه حربا ضد المسيحية، وللتملص منها خاصة مع )روسو( في  .  (1959

كتابه ''دين الفطرة''، إذ يقول: " ويحك! سكان المدينة التي مات فيها إلهك، القدامى منهم والجدد، لم يعرفوه،  

وتطلب مني أن أعرفه أنا المولود بعد ألفي سنة في مكان يبعد عنها بألفي ميل! ألا ترى بوضوح أنه، قبل أن أصدق  

  ما في كتابك المقدّس والذي لم أفهم منه حرفا واحدا، لابد لي من أن يخبرني غيرك متى وكيف ألف ذلك الكتاب" 

 . ( 114  .  ، ص 2012)روسو،  

حُل  مكان التّصورات الأخلاقية  فقد كان من  
 
تباشير العقيدة الجديدة التي جاء بها )روسو( قوانين تكاد ت

الوحي؛ أي بداية لعلمنة   ها، ولكنّها مستمدة من العقل وليس من 
ّ
الدينية، بل تحاول أن تنافسها وتحل محل

الأخلاق وفصل القيم عن الدين. فهي إحدى المحاولات الأولى في هذا التوجه، فقد "كانت إحدى هذه العقائد؛  

ذلك المبدأ الذي جاء به )روسو( ومؤداه أن الإنسان فاضل بطبعه وأنه يحب العدالة والنظام بالسليقة... وأن  

الناس متساوون بحكم الطبيعة، وكان منها ذلك الاعتقاد الغرير السائد بأن التشريع يستطيع أن يمحو ماض ي  

كونها عقيدة   على  تخرج  لا  والمساواة(  )الحرية والإخاء  مبادئ  وكانت  خلقا جديدا  يخلقه  وأن  المجتمع محوا 

)تورين،    ( 92  . ، ص 2010)بيوري،،    كعقيدة الرسل، تسلط على أذهان الناس كما يتسلط وحي من السماء" 

 . ( 39  . ، ص 1998

 : التأسيس الكانطي للتشريع الإنسانوي بديلا للتشريع الديني    -

استبدلت جميع الشرائع المسيحية التي عرفها البشر؛ بميلاد تشريعي جديد تستمد منه الذات العارفة  

ات التصور هاته قد بدأت مع المشروع الحداثي،   ن  بِّ
 
ل تلك الأوامر والتشريعات من ذاتها أي: من عقلها، ولكن 

 ( ودانيسديدرو  الفطرة''،  ''دين  كتابه  في  روسو(  )جان جاك  مع  المؤسسين  كتابه  Denis Diderotوالآباء  في   )

 ( وباروخسبينوزا  الطبيعي''،  الدين  اللاهوت والسياسة''، وهذا  Baruch Spinoza''كفاية  في  ''رسالة  كتابه  في   )

( في كتابه ''الدين في مجرد حدود العقل''؛ حيث يعرّف )كانط( الدّين  Immanuel Kantالأخير إيمانويل كانط ) 

ه 
ّ
يتضمن أصولا    بأن واحد لا  أصيل  بالضبط سوى دين  هناك  ليس  إلهية، ولذلك  واجباتنا كأوامر  "معرفة 

للعقيدة ولا تعبدا؛ وإنمّا قواعد أخلاقية وحسب، ويختلط بالدين الطبيعي الأخلاقي. إنّ الدين الحقيقي الوحيد  

لا يتضمن سوى قوانين، أي إشارات علمية بحيث نستطيع بها أن نكون واعين لضرورتها غير المشروطة؛ وبالتالي  

هذا التصور وغيره    ( 95  . ، ص 1993)جاكلين،    لا يمكننا الاعتراف بها على أنّها موحى بها عن طريق العقل الصرف" 

 .قد ساهم )كانط( في وضع قواعده وتوطينه بشكله يجعل له القبول في الفكر الأوروبي لذا سنتناوله فيما يأتي 

أساسا يمكن اعتبار  1مساهما في ذلك إن ميلاد العلمنة الأخلاقية كان مع )كانط(، لكن بأي معنى كان  

الأخيرة   هذه  بفصل  الأخلاقي  المجال  في  العلمنة  مع    -الأخلاق    -أن  كان  صريح  تنظيري  وبشكل  الدين  عن 



 سبغل

 هجيرة شبلي           نصر الدين بن ساري
 

( 2)  العدد:  (9)المجلد:   490 2024 
 

الفيلسوف الألماني )إيمانويل كانط( فقد ساهم في هذا التأسيس من خلال مشروعه الفلسفي؛ خاصة في رؤيته  

الأخلاقية وجعله للدين تابعا للأخلاق من خلال قوله بالإرادة الخيرة للإنسان؛ حيث يقول: "يبدو أن الإرادة  

الخيرة هي الشرط الذي لا غنى عنه لكي يكون الإنسان خليقا بالسعادة... ولا تكون خيرة بما تحدثه من أثر أو  

إنّها تكون  أو ذاك، بل  فعل الإرادة  ذلك عن طريق    تحرزه من نجاح، ولا بصلاحيتها للوصول إلى هذا الهدف 

 . ( 18  . ، ص 2012)كانط،    وحده" 

ه هو الذي يرشدها  
ّ
لتُها هو العقل الخالص، ولا تكون كذلك حتى تتوجه به، إن وص  إنّها إرادة عاقلة ب 

ويوجهها، "لا تفتأ تدفع عن نفسها كل أشكال الهوى علما بأنّ العقل والهوى ضدان لا يجتمعان، كما أنّها لا تفتأ  

تتجرد من كل أشكال الحظ والغرض، فلا تتعلق بأيّ ش يء كائنا ما كان... فإذن انضباط الإرادة بالعقل هو الذي  

يجعل منها إرادة خيرة ابتداء، لا بواسطة خيرة بنفسها ولا بغيرها... ولما كانت الإرادة عاقلة بعقل خالص، صارت  

لا تتعلق إلا بالأفعال التي تأتي على وفق الواجب كما يمليه عليها هذا العقل، ولابد أن واجبا لا اعتبار فيه لمادة  

محدود"  لغرض  فيه  توجه  ولا  ص 2000)الرحمان،،    عارضة  أبد .  ( 36  . ،  تتعلق  لا  الطيبة  فالإرادة 

بالأغراض مهما كانت، فلا تفعل طمعا في الجزاء الحسن أو خوفا من العقاب بل تفعل الواجب لذات الواجب،  

فهي ملتزمة التزاما تاما بهذا الواجب؛ وإذا كانت الإرادة الطيبة "تتحقق بواسطة الأوامر، فإن كل أمر تصدر عنه  

ما هي التي تلقي به إلى ذاتها من داخلها فهي صاحبة التشريع لنفسها... هذا الأمر  
ّ
لا تتلقاه مطلقا من غيرها، إن

ما شرطه الذي يصح به هو أن  
ّ
التشريعي لا يتعلق إلا بصاحب هذه الإرادة وحده، ولا يثمر أخلاقا إلا عنده، وإن

 ( 36  . ، ص 2000)الرحمان،،    يتوخى فيه ذو الإرادة أن يكون قانونا كليا يجري على مجموع البشرية" 

ومن هنا تصبح الإرادة الخيّرة مستقلة بالتشريع، ولا تستمد الأوامر من المتعالي بل تستمدها من ذاتها،  

"إن   )كانط(:  الدين حيث يقول  الآمر الإلهي؛ فاصلا بذلك الأخلاق عن  الآمر الآدمي، مكان  وعليه فسيكون 

الأخلاق من جهة ما هي مؤسسة على مفهوم الإنسان بما هو كائن حر، ولكن هو بذلك تحديدا ملزم لنفسه  

بنفسه من خلال العقل بقوانين لا مشروطة، هي لا تحتاج لا إلى فكرة كائن آخر فوق الإنسان حتى يعرف  

نب ذنبه، حين يجد حاجة من هذا  
ّ
واجبه، ولا إلى دافع آخر غير القانون نفسه حتى يلاحظه على الأقل إنّ الذ

النوع في نفسه، هي على ذلك مما لا يمكن سدّه أو شفاؤه بأيّ ش يء آخر وذلك؛ لأن ما لا يصدر من ذات نفسه  

قيته وهكذا فأن الأخلاق لا تحتاج أبدا فيما يتعلق بذاتها  
ُ
ل
ُ
وحريته، لن يمنحه أي عوض عن النقص الذي في خ

سواء موضوعيا فيما يخص الإرادة أو ذاتيا فيما يخص الاستطاعة إلى الدين، بل بفضل العقل المحض العملي  

الآدمية ليست مكتفية بنفسها، بل إنّها تستند إلى    هذه الآمرية .  ( 45  . ، ص 2012)كانط،،    هي مكتفية بذاتها" 

وقد سلك   الصفات،  من  وغيرها  والطيبة  والإطلاق  الكمال  بكل صفات  وتتصف  مطلقة  إرادة  وهي  الإرادة، 



ية والروحانية الإنسان بين رؤيتين،  الإنسانو
 

( 2)العدد:  (9)المجلد:   491 2024 
 

المبادلة  "طريق  في:  الرحمان(  عبد  )طه  وضحهما  كما  مسلكين  الدين  عن  الأخلاق  قطع  سبيل  في    )كانط( 

 ( 39  . ، ص 2000)الرحمان،  

مجال   في  الاستعمال  معهودة  غير  بغيرها  واستبدالها  الدينية  المقولات  أخذ  أساس  على  يقوم  الذي 

التشريع   ات بدل 
ّ
للذ الإلهية والتشريع الإنساني  الإنسانية بدل الإرادة  الإيمان، الإرادة  الأخلاقي؛ كالعقل بدل 

أما المسلك الثاني فهو: "طريق المقايسة  ،  ( 45  . ، ص 2012)كانط،    الإلهي، الخير الأسمى بدل مفهوم النعيم" 

نزل،  
ُ
ويقصد به وضع الأحكام الأخلاقية على مثال الأحكام الدينية، فكما أن هناك أخلاقا من تقرير الدين الم

فينبغي أن تكون هناك أخلاق من تقرير العقل المجرد، وكما أنّ الإله يشرّع فكذلك الإنسان يشرّع القوانين،  

والإله غير متحيز في التشريع، فكذلك الإنسان ينبغي أن يتجرد من كل البواعث في تشريعه، فإذا كانت القوانين  

،  2000)الرحمان،    الإلهية تخص الخلق قاطبة فكذلك الأخلاق الإنسانية لابد أن تكون شاملة لكل الإنسانية" 

إن ما قام به كانط من فكرة استبعاد للدّين عن الأخلاق في الحقيقة هي إقصاء للدين بطريقة أخرى،  .  ( 39  . ص 

الميدان   الدين عن  الدينية وإحلال مكانها مقولات عقلية هي منهجية؛ لإبعاد  ففي عملية استبدال المقولات 

الأخلاقي لتصبح الذات الإنسانية مصدر المشرّع للقيم ولا تحتاج إلى من يشرع لها، ومن هنا فلا تحتكم الذات  

 . ( 39  . ، ص 2000الرحمان،،  )   الخالص بالعقل    تهتدي إلا إلى إرادتها التي  

في كتابه ''خيرية الله، الثيولوجيا، الكنيسة والنظام الاجتماعي''، أن    -ومن جهة أخرى يرى )لونغ ستيفن(  

الكانطي   البحث  في  ظاهر  وذلك  والأخلاق،  الدين  بين  الفصل  في  الخطير  المنحى  هذا  حول  مسؤول  )كانط( 

والبرهنة على وجود الله، "فالإنسان الحديث يرنو أن يكون حرا، ولكن لا يرنو مطلقا إلى الله، بصفة مفاجئة،  

جعل  الله...،  عن  بحثنا  في  ر 
ّ
أث الذي  هو  الله  لوجود  )كانط(  انتقاد  ليس 

الله ليس له أهمية في التطبيقات الأخلاقية، الحياة الأخلاقية لا يمكن أن تكون بدون الله، لكن أدلة كانط  

الأخلاقية على وجود الله لها ضرر على الثيولوجيا أكثر من الفلاسفة الذين طوروا الأخلاق من دون الله؛ سؤال  

ولكن أجوبته كانت تضليلية، فأجوبته كانت   . مفهوم؟ .. )كانط( كان عميقا: كيف يمكن أن نفكر في الله بشكل  

 (Stephen, 2007)تعني فقدان الثيولوجيا في البحث عن الأخلاق" 

لمتسائل أن يتسائل: ألا يعد في إيراد )كانط( لحضور الإله كشرط لوجود الحرية ولخلود الروح أن الإله  

لذاته،   العالم، قياما بواجبه  في هذا  الإنسان وإن تجرد من طلب السعادة  "أن  في الأخلاق؟ ذلك  له أساس 

وتحقيقا للفضيلة، فإنه يأمل أن يرى فضيلته وسعادته قد ازدوجتا إحداهما بالأخرى؛ ولا أقدر على أن يحقق  

له هذا الازدواج في العالم الآخر من الإله الأخلاقي؛ ولا يخفى ما في هذا التسليم اللاحق من قلب للحقائق، إذ ما  



 سبغل

 هجيرة شبلي           نصر الدين بن ساري
 

( 2)  العدد:  (9)المجلد:   492 2024 
 

كان فرعا صار أصلا، وما كان أصلا صار فرعا. ثم إن هذا الجمع بين الفضيلة والسعادة هو مجرد خير مؤمل  

لأن الدين عند )كانط(، لا يجيب إلا عن السؤال: ماذا يُسمح لي بأن آمله؟ حتى هذا الخير لا يجوز التعلق به...  

علما بأن العمل الأخلاقي عنده لا يتعلق إلا بالخير لذاته. ومن هنا يتبن أن استدراك )كانط( وإلحاقه وجود الإله  

لا إلحاق، إذ لا أثر له في العمل الأخلاقي ولو في صورة رجاء في الإله" 
 
 ( 62  . ، ص 2014)الرحمان ،    بالأخلاق هو ك

الكانطية  المنهجية  )   هذه  داروين  تشارلز  عند  أيضا  نجدها  والأخلاق  الدين  بين  الفصل   Charlesفي 

Robert Darwin ( ومع نيتشه ،)Friedrich Nietzsche ( ،وبرتراند راسل ،)Bertrand Russell  ؛ لتتوسع دائرة)

الفصل بين الدين والأخلاق مع حركة العلمية الحديثة "التي تؤكد على إستقلالية الأخلاق عن الدين، ومع ذلك  

...    فهذه الحركة تكشف لنا أن كل فكر أو نشاط أخلاقي لابد أن ينحو بطبيعته صوب الدين أو يتطابق معه، 

من الممكن أن نتصور رجل دين لا أخلاق له، فالدين نوع من المعرفة، والأخلاق هي الحياة التي يحياها الإنسان  

كيف تفكر وكيف تؤمن؟ بينما الأخلاق إجابة على سؤال:    ... فالدين هو إجابة على السؤال:   وفقا لهذه المعرفة، 

كيف تحكم الرغبة، كيف تهدف، أو كيف تحيا وكيف تتصرف؟ تنطوي إلهامات عالم الغيب على مطلب أن  

 . ( 198  . ، ص 1997)بيجوفيتش،    نحيا وفقا لهذه الرؤية الكونية الواسعة اللانهائية 

فلا يمكن إحداث فصل بين الأخلاق والدين، فلا يتصور أن توجد أخلاق من دون إله، حتى عند أولئك  

الذين يدّعون الإلحاد فقد يوجد "ملحدون على أخلاق، ولكن لا يوجد إلحاد أخلاقي، والسبب هو أن أخلاقيات  

اللاديني ترجع في مصدرها إلى الدين، دين ظهر في الماض ي ثم اختفى في عالم النسيان، ولكنه ترك بصماته قوية  

على الأشياء المحيطة، تؤثر وتشع من خلال الأسرة والأدب والأفلام والطرز المعمارية، لقد غربت الشمس حقا،  

، ومن  ( 209  . ، ص 1997)بيجوفيتش،،    ولكن الدفء الذي يشع في جوف الليل مصدره شمس النهار السابق" 

بين الدين والأخلاق، ويعد  هنا يظهر ما للدين من أهمية في تكوين الأخلاق إن لم نقل أن هناك صلة وشيجة  

 فلا يُتصور حالة الفصام بينهما.   ضربا من المستحيل، 

 : ( New ageالإنسانوية وحركة العصر الجديد )   -

من السيولة في شتى جوانب الحياة. إننا في  العالم الذي نحيا فيه اليوم، عالم متغير متحول، كم هائل  

"نشهد اليوم ثورة عالمية في المجال الثقافي، تهدف لتغيير جوهر الإنسان ذاته. فإذا كانت النخب    هذا العصر 

المالية العالمية تنشط تحت راية الإنسانية والتنوير والعقلانية، بمعنى أنها كانت قائمة على أسس دنيوية صرفة،  

العليا   العالمية  القوة  مكانها  تلغي سلطة الله واضعة  أن  تحاول  التي  بالله،  الإيمان  محاربة  مضمون حقيقتها 

أو أي صورة أو أنموذج  ،  ( 2020؛ تشيتفيريكوفا،  5  . ، ص 2020)تشيتفيريكوفا،    للإنسان بصورة المسيح الدجال" 

ى عصر الصبيانية البشرية في اتخاذ أنواعا من الآلهة المجسدة في العصور القديمة، لينفتح  
ّ
إلهي آخر، فقد ول

 العصر الجديد حول معنى آخر للعبودية القائمة نحو تأليه الإنسان. 



ية والروحانية  الإنسان بين رؤيتين، الإنسانو
 

( 2)العدد:  (9)المجلد:   493 2024 
 

يقوم بالأساس على محاربة التصورات المفاهيم الدينية   -تأليه الإنسان -إن الطريق نحو الدين الجديد 

ما تحمله الديانات التوحيدية من قيم    -المفاهيم –التقليدية، حسب تصور حركة العصر الجديد، ويقصد بها  

إيمانية بالله وتصور الإنسان حول الوجود الذي استمده من المعرفة الوحيانية، لذا فما "الدعوة إلى دين جديد  

إلا وسيلة لتحقيق هذه السيطرة على الشعوب التي عرفتها البشرية إذا، فهم يريدون أن يستبدلوا دينا يتوافق  

مع ظروف العصر وطبيعته...ينظرون إلى الديانات التي استقرت عليها شعوب العالم، مثل المسيحية واليهودية  

فهذه   العالم،  شعوب  على  سيطرتهم  لتثبيت  طريقهم  في  كأداء  عقبة  أنّها  على  وغيرها،  والبوذية  والإسلامية 

الديانات، بما اشتملت عليه من قيم أخلاقية، وتعاليم وأفكار مازالت قابلة للتكيف مع حركة التاريخ، ومازالت  

السياسية،   لفاعليتهم  قويا  محركا  وتشكل  واسعة،  جماهير  وقلوب  عقول  على  تستحوذ 

 ( 19، صفحة  2020)تشيتفيريكوفا،  والاجتماعية" 

إنّها دعوة إلى محاربة القيم التقليدية في هذه الديانات؛ لأنها تقف بالأساس حجر عثرة في تحقيق مشروع  

 Lucifer ( 33  . ، ص 2020)تشيتفيريكوفا،    السيطرة على الأرض وفق منظور الظلماني، وتهيئتها لحكم لوسفير 

إنّهم يريدون القطيعة الروحية مع الانتماء الإنساني لله، خاصة مع الأب الأعلى للبشرية، آدم عليه    ، )إبليس(. 

السلام، باعتبار أنه يمثل أوليا ورمزيا مثالا للعبودية وللاتصال الروحي الأول للبشر مع الله، وهم بذلك يقومون  

بقطع الصلة الإلهية مع الحقيقة المطلقة، أي " القطيعة مع آدم. إن روح قايين وروح بابل تلتقيان، وتنموان في  

تقوم فكرتهم الأساسية على التخلص من صورة الله التي كانت  2)عيس ى(   أنا لا أريد أن أكون آدم" نقطة واحدة:  

تعني في وعيهم تقييد حريتهم، وتغيير الطبيعة البشرية، وبناء الإنسان الجديد، ومن هنا يمكن عدهم أول بشر  

 . ( 28  . ، ص 2020)تشيتفيريكوفا،    transhumanistsعابرين  

إن الله خلق أدم على  المجال التداولي الإسلامي حديث يقول فيه النبي صلى الله عليه وسلم " ولنا في  

ه 3" صورته  الأرض،  على  الإنسان  خلافة  بمعنى  الإلهية؛  الحقيقة  عن  المعبرة  الصورة  التي    ذه هذه  الخلافة 

وضعت في الإنسان باعتباره مختصرا للكون سره الكون وحاملا للأمانة؛ لأنه جمع العالمي الشهادة والبرزخ، ومن  

تعظيمه.  سر  جاء  ه   هنا  الأرض،  على  الإنسان  بمعنى خلافة  الإلهية؛  الحقيقة  عن  المعبرة  الصورة    ذه هذه 

الخلافة التي وضعت في الإنسان باعتباره مختصرا للكون سره الكون وحاملا للأمانة؛ لأنه جمع العالمي الشهادة  

ذي يسعون له اليوم، فقد غزو جميع ميادين الحياة،  لتجسيد المشروع ال   والبرزخ، ومن هنا جاء سر تعظيمه. 

ة:  "ل انطلاقا من القاعدة لاتضع بيضك في سلة واحدة؛ 
ّ
ذلك نشهد في أيامنا هذه هجوم اللادينين في المجالات كاف

والتلفزيون،   والموسيقا،  والسينما  )الأدب  والثقافة  والتعليم  والإدارية،  والسياسية،  والمالية،  الاقتصادية، 

الاستعراضية(.  تغيير    والأعمال  نحو  موجه  ش يء  كل 



 هجيرة شبلي           نصر الدين بن ساري
 

( 2)  العدد:  (9)المجلد:   494 2024 
 

بناء الإنسان الروحي جذريّا. من الواضح أن الدوائر الحاكمة بدأت تشطب الآراء التنويرية، والإنسانية،  

والولاء   الله،  مناهضة  هو  الرسمي  برنامجهم  أن  جليّة،  بصورة  الآن  حتى  يعلنوا،  أن  يستطيعون  لا  لكنهم 

 . ( 8  . ، ص 2020)تشيتفيريكوفا،    للشيطان" 

إن من مظاهر الرمزية في تمرد الإنسانيون على كل ماله صلة بالإله، تظهر جليا "هذه الأيام في فن عمارة  

ما بعد الحداثة، الذي أنتج الأبراج العالية ناطحات السحاب من الأرض حتى السماء، ومن السماء حتى الأرض،  

التي قال عنها لوسكي: برج بابل هو اختراق غاصب في الحضارة التي تخلو من الله، وهي تعبير عن رغبة البشر  

السماء"  على  للسيطرة  الجامحة  لسيادة  ( 27  . ، ص 2020)تشيتفيريكوفا،    الأرضيّين  جديد  إعلان  هو  أو   ،

مارلو(   )كريستوفر  لسان  على  اللوسفيرية  الظلمانية  النبوءة  هذه  نقلت  الأرض.وقد  على  الإنسان  وسيطرة 

أيّها الإنسان عن طريق عقلك  الذي أعلن مسبقا، وفاة الإله )   5فاوست في كتابه    4"الفرض الأساس ي ل: )مارلو( 

إلها المالك والسّيد لكل العناصر(.   هكذا تم تكريس القضاء على الأبعاد السامية للإنسان،  القوي تصبح 

 . ( 95  . ، ص 2002)روجيه،  "   والرفض لكلّ القيم المطلقة 

هُ؛ ليكون أقرب إلى   ص  خِّ
 
ل
ُ
فهم، فنقول: يسعى هذا  ال وكخلاصة حول المفهوم الإنسانوية يمكن لنا أن ن

التوجه إلى الخلاص وإنقاذ الإنسان نفسه عن طريق العلم والمعرفة، مستبعدا كل ما له علاقة بالبُعد الروحي  

أنه مرحلة    -تيار   -وخاصة الإيمان بالمتعالي، "إنه  إليه فقط على  يتلخص في فهم الإنسان على أنه ذاته ينظر 

(، الكائن الذي سوف يمتلك ذكاء خارقا، وسيكون حرا من  posthumanانتقالية على طريق ما بعد الإنسان ) 

الأمراض، وسيتوصل إلى الخلود، والشباب والحيوية الدائمين، بمعنى أنه سيتحول كاملا إلى مخلوق اصطناعي  

المعلومات   بتكنولوجيا  المتمثلة  العلوم الحديثة  إلى هذا بمساعدة  للوصول  يمتلك ذكاء  اصطناعيا. ويخطط 

والمعرفة النانوية، والبيولوجية...ونحن نرى بالفعل أن الاختراعات الأخيرة في العلوم والتكنولوجيا موجهة نحو  

تغييرات جذرية   الإنساني   على إحداث  الروحي، وحتى على مظهره وجسده" المستوى  )تشيتفيريكوفا،    ، وعالمه 

، والخلود لا يمكن تصوره إلا عن طريق العلم والمعرفة والتقنية. والإنسان الخالد هو الذي لا  ( 10 . ، ص 2020

( بمعنى روبوت آلي يشبه الإنسان مع إمكانية نقل المشاعر  humanoid robot)   إنسآلة يقبل الفناء، ويطلع عليه  

الذي يتجاوز فكرة الفناء أو استخلاص فكرة الخلود من خلال  والعواطف له، ومن هنا يكون الإنسان الخالد  

 6. فك شيفرة الحمض النووي 



            
 

( 2)  العدد:  (9)المجلد:   495 2024 
 

 الغنوصية الروح المحرك للإنسانوية:   -

لكل تيار فكري وأنموذج معرفي مرجعية يسند إليها لتأسيس أفكاره الرئيسية التي يبتغي تجسديها على  

روح   لبثث  المعرفية  لفعاليتها  الروحي  والمحرك  الفكرية  الروافد  أهم  الغنوص ي  الفكر  ويُعد  الحياة،  منصة 

 ( تعني بالأساس: Gnosticismالحماسة في الفعل، وعليه فالغنوصية ) 

الغنوصية رؤية واحدية مغلقة، ومنظومة حلولية عضوية؛ ترد كل الظواهر إلى مبدأ واحد، يمكن أن   -1

 يكون الإله، ويمكن أن يكون الإنسان، ويمكن أن يكون الطبيعة. 

 الإنسان يعيش في هذه الدنيا ولا يعرف سواها  -2

:  ـ في المنظومة الغنوصية التقليدية ينسحب الإنسان من هذا العالم ليبدأ رحلة العودة إلى أصله الإلهي، ليلتحم ب 

 ( 237  . ، ص 2020)تشيتفيريكوفا،    البليروما ويفنى في الإله 

الأرض  -3 إلى  أحضرها  التي  الغنوصية،  النفس.  في  الإلهي  العنصر  عن  الكشف  هو  الخلاص  طريق 

 7الأيونات ( 31، صفحة  2020)تشيتفيريكوفا،  أحد 

فهي تمتد في التاريخ القديم عبر    وأفكارها أما عن الجذور التاريخية التي تستمد منها الغنوصية مبادئها  

الديانات الشرقية القديمة مثل "العبادات الفارسية بثنويتها الكاملة المتمثلة في الصراع الدائر بين أورمازد إله  

إله الشر والظلام. كما دخلت بعض المفاهيم من العبادات المصرية القديمة، مثل تأليه    الخير والنور وأهريمان 

الإنسان، والعنصر الجنس ي، في عملية الخلق. وامتزجت بكل هذا عناصر من الفكر الإغريقي الذي كان ينطوي  

على الإيمان بأن ثمة حكمة خفية في الأساطير الشرقية. وقد تبنى بعض الفلاسفة اليونانيين أفكارا من العبادات  

وقد قامت الأفلاطونية المحدثة بالتفريق، وبحدة   الشرقية، كما أن عبادات الأسرار وجدت طريقها إلى اليونان. 

بين الإله الوحد المتسامي والإله الصانع المادي، وجعلت معرفة الأول معرفة باطنية غنوصية. ومن أهم مصادر  

 ( 297  ت، ص. -د )المسيري،  الغنوصية التراث الديني اليهودي" 

نلاحظ أن الغنوصية عبارة عن مزيج انتقائي وخلط لكثير من الأفكار الدينية الشرقية المختلفة، وبما  

تحتويه من روحانيات وديانات طبيعية وضعية، لتعبر عن رؤيتها عبر هذا المزج عن تصورها للعالم بما يحتويه  

مغلقة بالكاد أن تكون واضحة، وخاصة أنها تعتبر    كمستيريات والإله،    والإنسان   ولطبيعة من عناصر من الكون  

 هذه المعارف ضمن هذا النطاق لا يفصح به إلا لخواص المتلقين. 

 : وخصائص الإنسان الجديد   الإنسانوية   -

من خلال رؤيتها إلى العالم، يمتاز بخصائص مختلفة عن الإنسان    إن الإنسان الذي ترومه الإنسانوية 

  . ، ص 2020،  )تشيتفيريكوفا   الآدمي. فهي تبتغي خلقا مغايرا لما وضعه الإله، وعليه فإن أهم خصائصه فيما يلي 

14 )  : 

ية والروحانية الإنسان بين رؤيتين، الإنسانو



 سبغل

 هجيرة شبلي           نصر الدين بن ساري
 

( 2)  العدد:  (9)المجلد:   496 2024 
 

، ثم يصبح )الإنسان    -1
 
، فضائيا

 
أن يتجاوز الإنسان طبيعته البشرية، ويصبح إنسانا خارقا )سوبرمان(، خالدا

الإله(، مبدع الأكوان والعوالم؛ الإنسان الجديد من حيث الجوهر هو محرك الألفية الثالثة، إنه يدمج بين زهد  

 العقل والروح من جهة، وتطور العلم والتكنولوجيا. 

 الديانات ينبغي أن تقرأ من جديد من زاوية نظر جديدة، متناسبة مع روح العصر.   -2  

 وطن الإنسان الجديد ليس البلد وليس الأرض، ولا حتى المجموعة الشمسية. وطنه المجرة والكون أجمع.   -3

 خلود الجسد ليس الهدف النهائي للإنسان الجديد، لكنها المرحلة الأولى على الطريق.   -4

من    -5 وللفرد  للجميع  الحرية  للآخرين،  الكاملة  والحرية  لنفسه،  الكاملة  الحرية  هي  الجديد  الإنسان  مُثل 

البشر الجدد مهدهم   يغادر  أم آجلا سوف  الفيزيائية، والزمان والمكان، عاجلا  محدودية الجسد، والقوانين 

الأرض ي، جاعلين من الفضاء بيتهم وسيصبحون آلهة طيّبين لكل البشرية، آخذين على عاتقهم مسؤولية تطوير  

 . الحضارة الأرضية" 

 بين الروحانية الحقة والزائفة والتيارات الإنسانوية الحيوية:   -

بحث     طرق  في  المحدثة  الروحية  المذاهب  عن  أيضا  تختلف  الروحانية  النزعة  أن  إلى  الإشارة  يمكن 

ا التزييف في نسبة المذاهب الحدسية الحديثة، واستعمالها كمذاهب روحية   مختلف القضايا؛ فقد وقع أيض 

خاصة مع برغسون الذي حاول انتقاد العقلانية؛ "وهو بدلا من أن يبحث فوق العقل على ما يصلح نقائصه،  

بحث بالعكس في ما تحت العقل، وبالتالي من أن يتوجه إلى الحدس العرفاني الصحيح )أي الإلهام الرّباني القويم  

ا كجهل العقلانيين له، التجأ إلى ما يزعم أنه حدس من النّمط الحس ي   أو الرّوحاني الصحيح( وهو يجهله تمام 

والحيوي بمفهوم في غاية الغموض والتشويش، يخلط فيه الحدس المحسوس بحصر المعنى مع القوى الأشد  

 . ( 329  . ، ص 2013)غينون،  غموضا للغريزة والشعور" 

 أنّ واجب المعرفة العرفانية، هو تبيين  
ّ
ن بالمذاهب الروحية كالبرغسونية، إلا

ّ
زيف  حتى وإن أحسنا الظ

تلك المذاهب وأخطائها، ولعل السؤال المتبادر للذهن هو: "لماذا إذن يستولد منها الغربيون عقيدة جديدة في تلك  

الحالة الخاصة بينما لم يفكر أحد في ش يء من ذلك من قبل! الحق أنهم ثاروا على تلك المادية المنتشرة في العالم  

فعملوا على إيجاد وسيلة سرية تعمل على هدمها. ولكن إذا اعتبرنا أن غايتهم من ذلك حسنة إلا أن الوسائل التي  

استعملوها لبلوغ غايتهم لم تكن كذلك. وحقيقة أن الباطل هو شر دائما ولذا لا يمكننا أن نوافق على ما يدعيه  

البعض من أن الغاية تبرر الواسطة وفي الواقع إن الواسطة إذا لم تكن صالحة تماما فإنها كثيرا ما تنقلب سريعا  

 . ( 258  . ، ص 1931)يحيى،    ضد الغاية المرجوة" 

أن المذاهب الروحانية الحديثة خطرها أكبر من المادية نفسها، بل هي مذاهب مادية من    يعتبر غينون 

الروحانية الحديثة ما هي في الحقيقة إلا مادية من نوع   نوع آخر، حيث يقول: "فيمكننا أن نعتبر أن ما يسمى 



ية والروحانية الإنسان بين رؤيتين،  الإنسانو
 

( 2)العدد:  (9)المجلد:   497 2024 
 

آخر، بل أكثر ضررا من المادية لأنها تخلق الأوهام والتخيلات في حقيقة طبيعتها حتى تتمكن من التأثير في الذين  

 . ( 259. ، ص 1931)يحيى،    لم يقبلوا الآراء المادية الصريحة الشائعة" 

لط الذي وقع فيه أصحاب الروحانية الزائفة، مرده إلى "التصور الذي جعل  
 
وهنا يبيّن غينون منشأ الغ

وهو ما انتشر في الفلسفة الحديثة خاصة وفي العقل    –الإنسان الحي يتكون من جزئين أو عنصرين فقط  

ه صير النّاس جاهلين بالفرق الأساس ي بين    –الغربي عامة  
ّ
هذا التصور هو الذي سبب هذا الاضطراب، لأن

تنويما مغناطيسيا   ينومون  الذين  في الأشخاص  التي تظهر  القدرة  الذين    –النّفس والروح. وإن طبيعة  وهم 

ليست ))روحية(( بالمرة بل هي ))نفسية(( تماما، وهي تخص    –يسمونهم ))الروحانيون الحديثون(( بالوسطاء  

الحالات التي يمكن وصفها بأنها ألطف من الحالات العادية كما أنها أكثر اتساعا وأعلى منزلة أيضا في درجات  

أن تكون الحالات الروحية. وإنماء مثل هذه القوى في الإنسان هو إنماء الإحساس بالاتساع  الوجود، كما يجب  

 . ( 257  . ، ص 1931)يحيى،    لا الإحساس بالارتفاع" 

ه، هو متعلق بالكائن في تجليه الشخص ي، إما عن    وهنا يوضح لنا غينون 
ّ
معنى الظاهر على حقيقته بأن

ا، لذا   وأنّ طريق العقل أو النفس،   نية العميقة الباطنية تسمو إلى ما فوق طور العقل والنفس مع  "ينبغي أن    البِّ

وجه بحثنا نحو نقطة واحدة: هي إن كل ما يسمى )بالظواهر( إما أن يصدر من القوى العقلية في الحالات  
ُ
ن

العادية أو من قوى الحالات النفسية الأخرى. هذه الظواهر تمثل فقط الجزء الظاهري من الكائن. وواضح من  

هي كلها من الظاهر وليست من الباطن، أي أنها تعديلات    –من أي نوع أو درجة    –الكلمات نفسها أن )الظواهر(  

سطحية للكائن وليست عناصر مكونة لذاته الباطنية العميقة. والقوى التي يمكن تسميتها تماما باطنية ينبغي  

الشاذة"  أو    أن يبحث عنها في حالات تختلف تماما عن الحالات النفسية وتسمو كثيرا عن الظواهر العادية 

 . ( 265  . ، ص 1931)يحيى،  

الحقيقي، لابد أن يتعالى  والنتيجة التي نخلص إليها بعد تحقيق معنى الظاهر والباطن، أن حقيقة العلم  

نطبقها على الوقائع التي    (( مبادئ عالية )) أعني من  ،  لا يمكن أن يتكون إلا إذا بدأ من فوق عن البعد الأدنى، " 

،  وهذا نقيض ما يفعله العلم الغربي الحديث تماما   . ليست في الحقيقة إلا نتائج لتلك المبادئ تقرب أو تبعد عنها 

ذلك العلم الذي يريد أن يبدأ من الوقائع ليستخرج منها تفسيرا شاملا كما لو كان الأكثر يمكن أن يستخرج من  

 لها ،  الأقل وكما لو كان الأوضع يتضمن الأرفع 
 
 للروح وحدا

 
)يحيى،    " وكما لو كانت المادة يمكن أن تكون معيارا

 . ( 814  .  ، ص 1931

 موقف الرؤية الرّوحانية من الأنوار المنكسفة:   -

الروحانية      الإنسانية  النهضة    النزعة  نتاج  كانت  التي  الإنسانية  النزعة  خلاف  على  هي 

الأوروبية هذه "النزعة الإنسانية الأوروبية كانت قد تشكلت كرد فعل على هيمنة الدين أو الكنيسة  

على النفوس والأرواح، وهي هيمنة خانقة أحيانا...أي أن إنسانية عصر النهضة كانت تثبّت الإنسان  



 سبغل

 هجيرة شبلي           نصر الدين بن ساري
 

( 2)  العدد:  (9)المجلد:   498 2024 
 

وتنكر السماء، بمعنى أنها من شدة تركيزها على الإنسان على الإنسان واهتمامها به نسيت الله، أما  

زعة الإنسانية الروحانية التي ندعو إليها فهي على عكس تضع الإنسان في مركز المشروع الإلهي.  
ّ
الن

الإنساني  المشروع  مركز  في  الإنسان  تضع  لا  أنها  آخر  بمعنى  معا،  آن  في  والإنسان  بالله  تهتم  إنّها 

المقطوع عن التعالي الروحاني والذي ينظر إلى نفسه بكل غرور وتبجح وكأنه مكتف بذاته، ثم يصل  

 . (64 .، ص2016)جوفرو،  في نهاية المطاف إلى العدمية المادية وتدمير الطبيعة"

كما يمكن الإشارة إلى أن النزعة الإنسانية الروحانية تختلف أيضا عن المذاهب الروحية المحدثة في   

واستعمالها   الحديثة،  الحدسية  المذاهب  نسبة  في  التزييف  أيضا  وقع  فقد  الحضارية،  المشكلات  علاج 

كمذاهب روحية خاصة مع برغسون الذي حاول انتقاد العقلانية "وهو بدلا من أن يبحث فوق العقل على  

ما يصلح نقائصه، بحث بالعكس فيما تحت العقل، وبالتالي من أن يتوجه إلى الحدس العرفاني الصحيح )أي  

تماما  يجهله  وهو  الصحيح(  الرّوحاني  أو  القويم  الرّباني  الإلهام 

كجهل العقلانيين له، التجأ إلى ما يزعم أنه حدس من النمط الحس ي والحيوي بمفهوم في غاية الغموض  

والشعور"  للغريزة  غموضا  الأشد  القوى  مع  المعنى  بحصر  المحسوس  الحدس  فيه  يخلط    والتشويش، 

 . ( 329  .  ، ص 2013)غينون،  

فملمح الانتقاد للأنوار الغربية أنّها "وضعت الأنا البشرية في مركز العالم، وهي بذلك قدّمت  

البشري   والقلق  للوجود  اليأس  مهاوي  في  حضارتنا  بذلك  وقلبت  هشاشة  الأكثر  القاعدة  كله 

محمد  (64  .، ص2016)جوفرو،    والعدمية" مشروع  على  نتحدث  أن  يفوت  لا  الجانب  هذا  وفي   ،

نهاية   في  مرتكزة  إسلامية  إنسانية  نزعة  "ذا  تصور  وإنشاء  إلى وضع  من خلاله  يسعى  الذي  أركون 

غير   نقول  لماذا  كاف،  غير  ولكنه  ضروريا  شيئا  السبب  لهذا  لنا  يبدو  التنوير،  عقل  على  المطاف 

عن جوانبه المؤذية الضارة، والضالة المنحرفة داخل التاريخ الأوروبي   العقل كشف كاف؟ لأم هذا  

طيلة القرنين الماضيين، بالتالي فوحده العقل الموسع عن طريق العقل العُلوي أو الفوقي هو وحده 

 . (66 .، ص2016)جوفرو، القادر على تقديم حلول للمستقبل"

أن   يمكن  "لا  وغيرهما  مسكويه  وابن  التوحيدي  عند  نجدها  التي  الإنسانية  النزعة  أن  كما 

ولم   الروحاني  الطابع  قلنا  الإسلامية.  للأخلاق  الرّوحاني  ابع 
ّ
الط خارج  الطابع نتصورها  نقل 

أنّها شمولية فهي تحاول تحقيق الانسجام بين مختلف العقائدي. الأخلاق الإ  سلامية تتحلى بميزة 

، حتى أن المعتزلة لم يكونوا عقلانيين علانية  (66.، ص2016)جوفرو،  مكونات الشخصية البشرية"

الدين كعقل   كليا عن  المستقل  العقل  ليس ذلك  هنا  المقصود  "العقل  البعض،  يدعي  كما  صرفة 

حتى ابن رشد    التنوير الأوروبي، بل هو بالأحرى عقل خاضع لإرادة الله وللنظام المرسخ من قبله...

ش يء  كل  وقبل  أولا  كان  بل  عقلانيا صرفا،  المتسرعة،  الأفكار  هواة  يتوهم  ما  على عكس  يكن  لم 



ية والروحانية الإنسان بين رؤيتين،  الإنسانو
 

( 2)العدد:  (9)المجلد:   499 2024 
 

الإسلامي  المبدأ  إطار  داخل  يندرج  الفكري  مشروعه  وكان  وقاضيا،  وفقيها  بالتراث  ملتزما  مسلما 

 . (95.، ص2016)جوفرو،  الأساس ي للتوحيد الإلهي"

سر الذي تريد بعض الأوساط ترويجه باعتبار العقلانية منفصلة  
 
بت
ُ
هذا ما يستبعد الفهم الم

 عن الروح الديني كما ادّعوا ذلك، فيما سبق الإشارة إليه. 

 نظرية الإنسان الكامل:  -

الإلهية   الديانات  جميع  أن  على  الإشارة  نريد  الكامل،  الإنسان  قضية  عن  نتحدث  لما 

والوضعية، وكذا الفلسفات الشرقية منها والغربية، كان مطلبا نموذج الإنسان الكامل، فمثلا نجد  

وهي  الروحاني  يبلغها  التي  المرحلة  في  الهندوسية  وتراه  بُوذا،  كلمة  في  التصور  هذا  تصر  البوذية 

النيرفانا، وتجله اليهودية في الشخص المختار، وترومه المسيحية في فكرة الخلاص، ويتصوره نيتشه  

في السوبرمان، وغيرها من التصورات الكثيرة حول تلك النظرية. لكن الإنسان الكامل لا يمكنه أن  

أن   يمكن  لا  الفضائل  المفاسد  أن  ذلك  مجال مخصوص،  أو  أخرى،  دون  إنسانية  ثقافة  تحتويه 

م، "فلكل أمة فضائل هِّ لِّ
ح  ورذائل ولكل   توجد بعينها، بل هي موزعة بين أصناف البشر على اختلاف نِّ

قوم محاسن ومساوئ، ولكل طائفة من الناس في صناعتها وحلا ها وعقدها كمال وتفسير؛ وهذا  

 بين كلهم. 
ٌ
يقض ي بأن الخيرات والفضائل والشرور والنقائص مفاضة على جميع الخلق، مفضوضة

والخفة   والرؤية  الفكر  وللهند  الحكمة؛  وللروم  والرسوم؛  والحدود  والآداب  السياسة  لفرس  فلئن 

والسحر والأناة؛ وللترك الشجاعة والإقدام؛ وللزنج الصبر والكد والفرح؛ وللعرب النجدة والقرى  

والبيان.   والخطابة  والذمام  والجود  والبلاء  الأمم  والوفاء  هذه  في  المذكورة،  الفضائل  هذه  إنّ  ثم 

من   عار  هو  من  جملتها  في  ثم  بينها،  الشائعة  هي  بل  أفرادها،  من  واحد  لكلّ  ليست  المشهورة، 

الأدب،  من  خال  بالسياسة،  جاهل  من  الفرس  تخلو  لا  أنه  يعني  بأضدادها،  وموسوم  جميعها، 

العرب لا تخلو من جبان جاهل طيّاش بخيل عييّ وكذلك الهند   الرّعاع والهمج، وكذلك  داخل في 

من   والكمال  الفضل  بأهل  الرّوم  من  والكمال  الفضل  أهل  قوبل  إذا  هذا  فعلى  وغيرهم،  والرّوم 

 في مقادير الفضل وحدود الكمال،  
ّ

الفرس، تلاقوا على صراط مستقيم، ولم يكن بينهم تفاوت إلا

وتلك لا تخصّ بل تلمّ. وكذلك إذا قوبل أهل النقص والرذيلة من أمّة بأهل النقص والخساسة من  

يلتفت   لا  وتلك  والحدود،  الأقدار  في   
ّ

إلا تفاوت  بينهم  يقع  ولم  واحد،  نهج  على  تلاقوا  أخرى،  أمّة 

باضطرار   والنقائص  الفضائل  تقاسمت  ها 
ّ
كل الأمم  أنّ  الكشف  بهذا  بان  فقد  ليها،  يعار  ولا  إليها، 

الترابيّة، والعادة  بالنسبة  بينهم  الناس  يتنازعه  ما   
ّ

إلا الفكرة. ولم يكن بعد ذلك  الفطرة، واختيار 

الشهويّة القوّة  من  الهائج  زاع 
ّ
والن الغضبيّة،  النّفس  من  الغالب  والهوى  )التوحيدي،  "المنشئيّة 

 . (72.ه، ص 1424



 هجيرة شبلي           نصر الدين بن ساري
 

( 2)  العدد:  (9)المجلد:   500 2024 
 

في مودعة  الفضائل  لا    فجميع  متكاملة،  أخلاقية  رؤية  عن  نتحدث  نا 
ّ
إن الكامل.  الإنسان 

يمكن لها أن تستبعد طائفة من الفضائل التي عرفها البشر، إذا تحدثنا عن هذا المعنى ندرك جيدا  

التكامل   العرفاء منهج  اختار بعض  نجد منهجا  لماذا  الرومي،  الدين  العرفانية لجلال  المدونة  ففي 

والقصص   الأمثلة  من  المثنوي،  كتابه  في  توظيفه  حاول  ما  خلال  من  الأخلاقي  المعرفي  للتكامل 

أن حذف   التداولي الإسلامية، وبعد  المجال  إلى  أن ضمنها  في جانبها الأخلاقي بعد  اليونانية، خاصة 

النفس  تهذيب  دلالة  أكثر  منها  جاعلا  الإغريقية،  الوثنية  الميتافيزيقية  والإيحاءات  الإحالات  تلك 

الكلمة، فقد إنسانية بكل ما قد تعنيه هذه  "وجّه    وإصلاح الذات الإنسانية؛ أي فلسفة أخلاقية 

الرومي دعوته إلى الفرد ناصحا له أن ينهمك في محاولة دائبة لاكتشاف ذاته، من أجل الوصول إلى 

إصلاح النفس، ثم صياغتها، بحسب المثل العليا التي آمن الرومي بها، هذه المثل تقوم أساسا على 

النواحي الإيجابية في جميع الأديان، لا سيما الإسلام والمسيحية، لكنه لا يكتفي بالتعاليم الدينية  

مثل   من  والهيلينية،  الإغرييقية  والفلسفات  بالأفكار  تأثيرا شديدا  المثنوي  في  نجد  وإنما  المذكورة، 

، 2016)الملائكة،    الفيثاغورية والأورفية، ثم الأبيقيورية، والرواقية، وبالطبع الأفلاطونية الجديدة"

 . (216 .ص

بأنه،   "الفارس ي النسبة، العربي  فقد جاء في ضبط مفهوم الإنسان الكامل عند إخوان الصفا 

المسيحي   المخبر،  العبراني  الآداب،  العراقي  المذهب،  الحنفي  العلوم،  الدّين،  اليوناني  سك، 
ُ
الن الشامي  المنهج، 

)الصفا، صفحة  الهندي البصيرة، الصوفي السيرة، الملكي الأخلاق، الرّباني الرأي، الإلهي المعارف، الصمداني" 

المفهوم ليس ( 378 كلها، هذا  المحاسن  جُمّاعُ  الذي عليه  الواسع  التصور  المفهوم  فقد تضمن هذا 

ما بقدر  والحكم،    للحصر  والمحامد،  والفضائل  فالمحاسن  كله،  الإنساني  العالم  على  انفتاح  هو 

لات ودعت في الخلق،   كلها محض تفضُّ
ُ
مات أ ة الإنسان الكامل الذي هو إنسان عالمي   وتكرُّ

ّ
وهي ضال

العالمية  وكوني.   الأمة  تحقيق  الإنسانية، حيث حاولت  في حياة  الكوني  بُعد  أهمية  )ابن عربي( عن  عبر  وقد 

الموحدة، فقد تضمن كتابه ''فصوص الحكم'' البحث عن تلك الأبعاد التي تمثلت في الحكم التي جاء بها كل نبي  

من الأنبياء، أولئك الأنبياء الذين قدّموا للإنسانية الجديد حول مصيرها كلما تقادمت الأزمنة ونسوا العلاقة  

العهدية في ضمير الأنا الداخلي الذي ما برح يستيقظ بين الفينة والأخرى عن طريق الأنبياء والحكماء، حيث  

أكدوا على البعد العملي في حياة الإنسانية لا مجرد ما يُردد من معتقدات، وقد عبر )ابن عربي( عن ذلك التوجه  

 الإنسان الكامل في أسمى الابتهالات حين قال: 

 فمرعى لغزلان ودير لرهبان  ****  لقد صار قلبي قابلا كل صورة 

 وألواح توراة ومصحف قرآن  ****  وبيت لأوثان وكعبة طائف 

 8ركائبه فالحب ديني وإيماني  ****  أدين بدين الحب أني توجهت 



ية والروحانية  الإنسان بين رؤيتين، الإنسانو
 

( 2)العدد:  (9)المجلد:   501 2024 
 

نة إلى الانسلاخ    ولعل قائل من أصحاب النزعة النصوصية التمامية: 
َّ
أليست هذه دعوة مبط

 كانت( ؟، نقول: بل هي دعوة إلى الانفتاح على الحكم الإنسانية والأديان الأخرى    الهُووي
 
)الهُوية أيا

المزدكيين   مصير  عن  وسلم  عليه  الله  صلى  الرسول  الفارس ي  سلمان  سأل  فقد  محاسن،  هي  بما 

كانوا أصحاب محاسن وفضائل وتقوى، : فأظلمت علي   الذين  النار، فقال سلمان  في  "فقال: هم 

تعالى: فأنزل الله قوله  اللهِّ    الأرض  بِّ  
ن  ام  ء  ن  م  ين   ابِّ

والصَّ ارى  ص  والنَّ ادُوا  ه  ين   نُوا والذِّ ءام  ين  الذِّ "إنّ 

ون 
ُ
ن حْز   هُمْ ي 

 
لا م و  يْهِّ

 
ل  ع 

ٌ
وف

 
 خ

 
لا م و  هِّ بِّّ

 ر 
نْد  جْرُهُم عِّ

 
هُم أ

 
ل
 
ا ف ح  الِّ

ل  ص  مِّ
ع  ر و  ومِّ الآخِّ

الي   "62"البقرة الآية    و 

الكامل العالمي الذي تم صقله وفق   فالإنسان. والمزدكيين هو الصابئة.  (28  .، ص1991)الواحدي،  

وإكمال   بإتمام  يقوم  أن  يمكنه  الذي  الوحيد  الكائن  وهو  الروحاني   الإنسانية  الرحلةالتصور 

 . النبيلة

 : الإنسان الكامل والسوبرمان النتشوي  -

ر )نيتشه( بميلاد الإنسان الأعلى، وبظهوره وفق تنبؤاته على لسان زرادشت، إذ  
ّ
يقول:  يبش

كل  “ تتجاوزوه؟  كي  الذي فعلتم  فما  تجاوزه.  من  لابّد  ش يء  الإنسان  الأعلى.  الإنسان  مكم 
ّ
أعل ني 

ّ
إن

ت حتّى الساعة تبدع أشياء فوق منزلتها؛ وأنتم أتريدون أن تكونوا حركة الجزر في هذا  
ّ
الكائنات ظل

 ص ص.،  2007)نيتشه،  الدّفق العظيم فتفضّلوا العودة إلى منزلة الحيوان على مجاوزة الإنسان؟"

يقول:  (40-41 حيث  ثلاث  مراحل  عبر  إلا  الأعلى  الإنسان  هذا  إلى  الإنسانية  مرور  يتحقق  ولن   ،

والأسد إلى طفل  "أذكر لكم ثلاث تحوّلات للعقل: كيف يتحوّل العقل إلى جمل، والجمل إلى أسد،  

ص2007)نيتشه،  بالنهاية" ثم  (61  .،  والظلم  والأحمال  الأثقال  الإنسانية  تتحمل  البداية  ففي   ،

تنتفض مثل الأسد لتنتقم ثم تعود إلى براءة مثل براءة الولد، وكأن الإنسان الأعلى يشبه في براءته  

ه إنسان غير اضطغاني فقط، بل يعيش النّقاهة والبساطة
ّ
إن مهمة الإنسان الأعلى .براءة الولد، إن

وفق الرؤية النتشوية إلى العالم هو إنسان "خالق للقيم يضع الأشياء من القيم ما يريد، مما يؤدي  

، نيتشه )إلى تحقيق الغاية من الإنسانية... فهو حرّ كلّ الحرية في أن يضع شرعة القيم التي يرتئيها".

بل هو    (264  .، ص1975 المتعالي،  إلى  يحتاج  به، ولا  تليق  التي  القيم  لوحة  للقيم، يصنع  رائي  إنسان  ه 
ّ
إن

 الإنسان الأعلى. 

  -نيتشه   -فقد تناول )محمد إقبال( دراسة معنى السوبرمان عند الفيلسوف الألماني نيتشه، الذي حاول  

"لكن نيتشه باء بالفشل، ويرجع فشله في الأصل إلى تأثره بآراء    أن يقدّم نظرته على تشل قوى حيوية خالدة، 

أسلافه من المفكرين، أمثال شوبنهاور وداروين ولانج، تأثرا أعماه عن فهم المعنى الحقيقي لرؤياه فانساق إلى  

محاولة تحقيقها في نظم مثل التطرف الإستقراطي بدلا من البحث عن قاعدة روحية تكتمل بها الناحية الإلهية  

التي في نفوس الدهماء والعوام، فتتفتح له أبواب مستقبل لاحد له ولا نهاية، وهكذا كان الفشل نصيب عبقري  



 سبغل

 هجيرة شبلي           نصر الدين بن ساري
 

( 2)  العدد:  (9)المجلد:   502 2024 
 

رسمت قواه الداخلية وحدها حدود رؤياه، وظل عقيم الإنتاج لأن حياته الروحية كان يعزوها هداية خارجية  

 . ( 259  . ، ص 2007)إقبال،    خبيرة 

فقد وضع إقبال نيتشه في الحلقة الوسط بين الأفلاك وما وراء الأفلاك، بمعنى أن نيتشه قد توصل إلى  

فهم الجانب الإلهي في النفس الإنسانية، فاندفع خارجا عن أسار عالم الفلك في سيره للطريق الروحي، لكن ما  

لبث أن تردد في الطريق وفشل وقطع مواصلة الرّحلة، لذا بقيت روحه قلقة ومعلقة على هذا النحو، حيث يعبر  

ويرجع إقبال سبب ذلك أنه نيتشه كان  .  ( 260  . ، ص 2007)إقبال،    بقوله: لقد ظل في لا ولم يمض نحو إلا   إقبال 

يفتقد إلى مرشد روحاني، أي :"افتقاره إلى الهداية روحية خبيرة، ليته عاش في عصر المجدد الكبير مولانا أحمد  

كان نيتشه قد    وإلا .    ( 261  . ، ص 2007)إقبال،    السرهندي، لكان إذن قد وقف على قمة السرور السرمدي" 

أكمل معراجه الروحي، ولذلك فقد كان يراه إقبال أنه ليس مجنون بقدر ما هو مجذوب، ولعل هذا الفرق "لم  

نوا على   علم النفس الإسلامي، أو التصوف الحقيقي فهو أقدر على    نيتشه، أما يدركه الأوروبيون، ولذلك فقد ج 

في ضوئه"  إليها  إذا نظرنا  نيتشه ظاهرة نفسية  الروحي، أن  الجذب  أو  الجنون  المعنى الحقيقي لمفهوم    تصور 

 . ( 262.  ، ص 2007)إقبال،  

أضف إلى ذلك أن نظرية الرجل الخارق أو السوبرمان قد تم توظيفها في أغراض أيديولوجية خطيرة  

خاصة من قبل النازية، لذا تدل النظرية الإنسان الكامل على البعد النبوي والنموذج المثالي، الذي تجسد في  

الإنسان الكامل هو    الثقافية. الذات النبوية التي كانت محط تقدير من العالم بأسره على اختلاف تشكيلاته  

الإنسان الموحد بواسطة الإرادة تلك التركيبة النفسية المكونة من الروح والنفس والجسد، ولا يتركها للأهواء التي  

تكون مرة للعقل ومرة للنفس ومرة للخيال، فهو الذي وازن بين قوى النفس الغضبية والشهوانية والعقلية.  

  جودة في الإنسان، النار، والهواء الأربعة المو   9* بمعنى آخر الإنسانية الكاملة هي التي حققت التوازن بين الأخلاط 

على غيره، بحيث    الأخلاط والماء والتراب، حتى أن سقوط الحضارات واندثارها بسبب عدم تغليب مزاج من هذه  

أو مثل قارون هلكوا    "فالأمم التي غلب عليها التراب الأسود كقوم لوط،   يصير المزاج المتغلب رؤية إلى العالم، 

بالتراب فخسفت بهم الأرض، لأن جزاء كل أحد من جنس عمله وطبعه، والأمم التي غلب عليها الهواء بإتباع  

الهوى هلكوا بالريح العقيم. والأمم التي غلب عليها الطبع الناري هلكوا بالصواعق وريح السموم المحرقة كقوم  

)مفتاح،  هود وصالح، والأمم التي غلب عليها المزاج البلغمي بالإفراد في طبع الماء هلكوا بالغرق كقوم نوح وفرعون" 

 . ( 225.  ، ص 2013

 

 

 
 



ية والروحانية  الإنسان بين رؤيتين، الإنسانو
 

( 2)العدد:  (9)المجلد:   503 2024 
 

 خاتمة:  -

قررته   لما  وفقا  الكامل  الإنسان  مقولة  أن  إلى  الإشارة  نود  البحثية  الورقة  هذه  خلاصة  في 

النزعة الإنسانية الروحانية، هي دعوة لانفتاح حول  التجربة الإنسانية في جانبها المتعالي، ذلك أن  

لا   الحقيقة  إلى  الوصول  وطرائق  البشر،  جميع  بين  الإنساني  المشترك  هو  الجُواني  الجانب  هذا 

وموضوع   الإنسانية،  حياة  من  مهما  جانبا  يحتل  المعنى  لأن  وحده،  العقل  في  حصرها  يمكن 

ا عن الحقائق   المعنويات لا يتأتى طرقه بمطرقة العقل، ففي علوم الروح المعنوية، يعد العقل كاشف 

يا لا حقيقيا، ولا سبيل لحدس المعنويات إلا عن طريق الشعور القلبي الباطني. 
ّ
ل  كشفا ظِّ

فلو شبّهنا المعنويات الرّوحية من سعادة وكرم وإحسان وغيرها بالمذوقات الحسية كالعسل، أمكن  

لها   يمكن  لا  المعقولات  لكن  عسل  هذا  أن  على  ويبرهن  يستدل  أن  وتحدس   أنللعقل  تشعر 

الروحانيات  أمام  حاجزا  المعقولات  تقف  ما  وكثيرا  على   -المعنويات،  يعتمد  العقل  وأن  خاصة 

ومن ثم لا يصل الإنسان إلى مقام الكمال في النفس الإنسانية، أما الطريق الذي    -القياس وعلته

التي   حدوده  للعقل  فيضع  والعقل،  القلب  أي  المطلبين،  بين  يُمايز  فهو  الكامل  الإنسان  يعتمده 

يمكنه من خلاله البحث فيها، ولا يطرق بعقله عالم المعنى، وإلا دخله الفساد، ومن هنا كان منشأ  

 .)الماجد(الفساد لدى بعض الفلاسفة

كما تجدر الإشارة هنا لمسألة مهمة قبل الختام وهي الحرص على معرفة الإنسان لنفسه،  

بنفسك''فهو الطريق للوصول إلى كمالها، فقد سمعنا صدى عبارة    هذه العبارة    ''أعرف نفسك 

التي كانت تنسب إلى فيثاغورس والتي يقال أنها نقشت على معبد أبولون في مدينة دلفي، فهي تدل  

التي كانت على صلة وثيقة ومباشرة مع الحكمة، خاصة   الباطنية  دلالة رمزية على أهمية المعرفة 

المعرفة   من  أعلى  وهي  حكمة  هناك  أن  القديمة  العصور  في  الفلاسفة  لدى  به  المسلم  من  وأن 

العميق   الجوهر  في  نفسه  "عرف  الذي  هو  الكامل  الإنسان  أن  نرى  سبق،  ما  كل  ومن  العقلية،  

جميع  الوقت  نفس  في  يعرف  ربه،  وبمعرفة  ربه،  يعرف  عندئذ  ذاته،  مركز  في  أي  ذاته،  لحقيقة 

الأشياء التي تصدر وإليه ترجع. إنه يعرف كل الأشياء في الوحدة العليا للمبدأ الحق الذي لا يوجد  

إن الإنسان الكامل  قيل:    ولذلك  ،(124،125  ص.  ، ص2013  )غينون،   ش يء على الإطلاق خارج عنه"

السفلية    هو المقابل لجميع الحقائق الوجودية بنفسه، فيقابل الحقائق الوجودية بلطافته، ويقابل الحقائق 

 . بكثافته 

 

 

 



 سبغل

 هجيرة شبلي           نصر الدين بن ساري
 

( 2)  العدد:  (9)المجلد:   504 2024 
 

 ___________  الإحالات ___________________
 

 
تجدر الإشارة هنا أن الاخلاق كان لها ارتباط وثيق بالدين أي: بالإله ثم تم فصلها حيث يقول جيل ليبوفيتسكي   -1

كانت   البدء  غاية    الأخلاق"في  إلى  بالإله  مرتبطة  ديني  توجه  كان  الأنوارذات  ولقد  الفضيلة.    الإيمان .  مصدر  هو 

 (lipovetsky, 1992, p. 27)"  17وبدونه لن يكون هناك إلا الرذيلة. واستمر ذلك الى غاية القرن 
 سنّها بالماء حتّى    ثمّ » ورد في نهجِّ البلاغة أنّ الإمام  عليَّ )ع( قال في خلقِّ آدم    -2

 
ها تربة ها وسبخِّ ها وعذبِّ زن الأرض وسهلِّ جمع سبحانه من ح 

ها حتّى   ها حتّى استمسكت، وأصلد   ذات  أحناءٍ ووصولٍ وأعضاءٍ وفصولٍ أجمد 
 
ة حتّى لزُبت. فجعل منها صورة

ّ
ها بالبل

 
خلصت، ولاط

مه   بها وجوارح  يختدِّ
ُ
رٍ يتصرّف

 
ك ها، وفِّ

ُ
ا ذا أذهانٍ يُجيل لت إنسان 

ُ
ه فمث ا...  صلصلت لوقتٍ معدودٍ وأمدٍ معلومٍ. ثمّ نفخ فيها من روحِّ

 . ه  21،  20ص    I« )نهج البلاغة م  ..    ومعرفةٍ يفرق بها بين الحقّ والباطلِّ ، المرجع السابق(.كما يبدو من قراءة هذه الفقرة من خطابِّ

الكيانِّ  فعليه السّلام يحدّثنا في خلقِّ آدم )ع( بناء  على ما جاء في الموضوع في القرآن الكريم بعباراتٍ رمزيةٍ تشير إلى مُكوّناتِّ تركيبِّ  

  ،  أمرُه هذا كلّ الأبعادِّ الكونيةِّ
 من خلقِّ آدم، نصب  خليفةٍ له في الأرض، فمن المعقولِّ أن يجمع 

ّ
ا كان قصد اللّ

ّ
. ولم بحيث أن  الإنسانيِّّ

ا  يديْهِّ كما جاء في قوله تعالى مخاطب  ه. ولذا ورد في القرآن أنّ الله  خلق آدم )ع( بِّ ِّ
ّ
ا للكونِّ الوجوديِّّ كل يا  إبليس  ﴿   يكون الإنسانُ مختصر 

 بيدي  
ُ
ا خلقت  على بعد    75﴾ )ص،  إبليس ما منعَك أن تسجُد لمم

ٌ
 بُعد آدم الرّوحي. أمّا يدُه تعالى اليسرى فعبارة

ُ
فيدُه تعالى اليُمنى ميزة

 إلى بُعده النفس ي والبرزخيّ.  
ٌ
هاديّ والجسميّ. وما بينهما إشارة

ّ
    إنّ الجسمَ الآدمي  آدم الش

ُ
، ومنها المذكورة بٌ من العناصرِّ الأربعةِّ

ّ
مرك

 
ْ
ا كالهواءِّ والنّارِّ عندما أشار الإمامُ )ع( إلى معنى صل

 ضمنيًّ
ُ
، ومنها المذكورة رابِّ والماءِّ

ّ
ا في خطابه عليه السّلام كالت ي  حرفيًّ

ّ
ارِّ والذ

ّ
صلة الفخ

رابُ مذكورٌ في قوله تعالى ﴿ 
ّ
كرُ العناصرِّ الأربعةِّ في جعلِّ الإنسانِّ صريحٌ في القرآن الكريم. فالت ين المحروقُ. وذِّ

ّ
هو الذي خلقكم  هو الط

(. أمّا عنصر الهواء  2)الأنعام،    ﴾ طين هو الذي خلقكم من  (. فالماءُ مذكورٌ في مزجه مع التراب في قوله تعالى ﴿ 67)غافر،    ﴾ تراب  من  

  
 
ا الملائكة ا في قوله تعالى مخاطب  صال  من حمإ  مسنون﴾ فهو مذكورٌ ضمنيًّ

ْ
ي خالق بشرًا من صل

ّ
طلعُ  28)الحجر،    ﴿إن ( أي من حمإٍ ي 

﴾ منه هواءُ رائحةٍ. وأمّا عنصرُ النّار فمذكور في قوله تعالى   ارم
ّ
( كما سبق شرحه.  14،  )الرحمان   ﴿خلق الإنسان من صلصال  كالفخ

 . ارِّ
ّ
 على فمِّ الفخ

 إلى عنصر الهواءِّ من خلال الصّوتِّ الذي يثيره الرّيح حين يهبُّ
ٌ
 ثانية

ٌ
للإنسانِّ    أمّا البعد البرزخي والصّلصال إشارة

ا لإبلاغها وللتّأثير في المحيطِّ المعيش ي. وال   لفظيًّ
 
 شكلا

 
در كة

ُ
لٌ  فذكره الإمامُ )ع( في طاقته الفكريةِّ التي تُلبسُ المعانيَّ الم

ّ
بعد البرزخي ممث

وابِّ  
ّ
رِّّ وطعمِّ الث

ّ
 الوجودِّ مع ذوقِّ طعمِّ الخيرِّ والش

ا في طاقته الفرق بين الحقّ والباطل، منذ أن ادّعى لنفسه توابع    ا وأمّ  .والعقابِّ أيض 

لٌ في الرّوحِّ المنفوخةِّ فيه كما جاء في قوله تعالى   بعده الرّوحي  
ّ
 فيه من روحي﴾ فمُمث

ُ
ه ونفخت

ُ
(. وللإشارةِّ  29)الحجر،    ﴿فإذا سوّيت

ها في القرآن ما أعفانا من ذكرِّها.  غزارةِّ عددِّ  بالنّفس فلِّ
 
رسالة خلق أدم عليه  حمزة بن عيس ى،    فقط فإن لم نُورد الآياتِّ المتعلقة

 ، مخطوط. السلام 
 (. 2841( ومسلم: برقم ) 6227الحديث مروي في الصحيحين: روى البخاري برقم: )  -3
البارزين في عهد الملكة إليزابيث،    )المأساة( كاتب مسرحي بريطاني، كان أول كتاب التراجيديا    م(   1593 – 1563) كريستوفر مارلو(   -4

م (، وهي وجهة نظر تصورية خيالية رغبته الشديدة في الحصول على  1588)   تاريخ دكتور فاوست المأساوي ومن أشهر أعماله قصة  

المعلومات المحرمة والقوة والملذات الحسية. لم يسبقه كاتب في تاريخ الأدب الإنجليزي في بيان صراع الروح مع القوانين التي تحدد  

  سنوات   أثناء   يؤدي   كان   أنه   كمبردج، ويبدو   في   تعليمه   وتلقى   إنجلترا   نتربريل   كا في الكونى. ولد)مارلو(   النظام   في   البشرية   الكائنات   مكان 

  الحانات، دليلا   بإحدى   مشاجرة في  موته،    سبقت تي  ال   القليلة   السنوات   تركت   الحكومة، فقد   لحساب   سرية   خدمات   بالكلية   دراسته 

تيمورلنك  حصل )مارلو( على شهرته المسرحية من قصته  العادية.    وغير   والدينية المتشككة   السياسية   أفكاره   بشأن   وتقارير   نزاع   على 

ومسرحياته اللاحقة تركز على ما كان يعتبر عناصر خطيرة ومدمرة في ثقافة عصر النهضة، مثل عناصر الإلحاد  ...    م( 1587) العظيم  



ية والروحانية  الإنسان بين رؤيتين، الإنسانو
 

( 2)العدد:  (9)المجلد:   505 2024 
 

 

 
هي:   المسرحيات  وهذه  الجنس ي،  والشذوذ  و م( 1589) مالطة  يهودي  والسحر  فاوست ؛  م( 1592) الثاني  إدوارد  ؛  أنظر  دكتور   "

،  1999،  22الموسوعة للنشر والتوزيع، مجلد    أعمال ، الرياض، الملكة العربية السعودية، مؤسسة  2، ط الموسوعة العربية العالمية 

 . 68،  67ص  

 
الإنسانوية العابرة إلى طريقة التي تقوم أولا على" الآلة الإنسان نفسه، أي  يعمد أنصار    )الموت( ولتحقيق الخلود ومحاربة الفناء  5

، ومن ناحية أخرى إنشاء الإنشاء  cyborgإدخال غرسات اصطناعية أو رقائق في الجسم وفي الدماغ، مما ينتج الإنسان السيبورغ  

الخلايا  ) الحيوية  تنطوي على استخدام التكنولوجيا    الأولى ذي يتضمن طريقيتن:  أندرويد...وتحقيق الخلود، ال   –الشبيه بالروبوت  

هو استخدام المعلومات وتكنولوجيا النانو. هذا هو ما يسمّى )تحميل الوعي(، تُبنى أثناءه نسخة كاملة    والثاني الجذعية، الاستنساخ(.  

تعتبر إلا حاملا   البشرية لا  من الدماغ البشري على جهاز كمبيوتر لإنشاء نسخ احتياطية من شخص ما. نظرا لأن الشخصية 

لمعلومات الجينات المشفرة في الحمض النووي، والدماغ بصفته حاسوبا عصبيا، فسيحققان الخلود انطلاقا من نقل ديناميكي  

 . 230المرجع نفسه، ص  ،  أولغا تشيتفيريكوفا   ". للوعي من حامل وسائط إلى آخر 
تشكل عملية تمايز لجوانب مختلفة للمطلق...وقد فاضت الأيونات حتى يتم سد الهوة بين الإله    أنها الأيونات فاضت عن الخالق، إلا  6

الخفي والعالم لتحقيق عملية الخلاص...وأهم الأيونات هو الإنسان باعتباره كيانا أزليا مقدسا سابقا على كل الوجود، وعلى خلق  

 . 297، ص 1بيروت لبنان، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، ط الحلولية ووحدة الوجود،  عبد الوهاب المسيري،  الكون نفسه. انظر:  
 45،  44، ص 2003، بيروت لبنان، دار صادر، 3، ط، ترجمان الأشواقمحي الدين بن عربي7
" فللنار بصر العينين والصفراء، وللهواء سمع الأذن  الإنسان والحواس في جسم    الأخلاطولذلك فهناك ارتباط بين  8

وشم الأنف، وللماء ذوق اللسان والبلغم، وللتراب لمس الجلد والسوداء، ونظير الركن الخامس في الحواس روحها 

، سوريا، دار نينوى، 1، طالحقائق الوجودية الكبرى عبد الباقي مفتاح،  انظر  الحيواني، ونظيره في أخلاط المزاج"  

 . 225، ص2013

 المراجع: قائمة  -

-  ( نيتشه.  هكذا  2007فريديريك  ط(.  زرادشت.  ألمانيا:  كولونيا  مصباح،  يوعل  :ترجمة  ،1تكلم   ،

 منشورات الجمل. 

 ، بيروت: المكتبة العصرية.1ه(. الإمتاع والمؤانسة. ط 1424أبو حيان. )التوحيدي  -

 دار البيضاء. :المغرب، 1(. جلال الدين الرومي صائغ النفوس. ط2016الملائكة إحسان. ) -

 ، بيروت لبنان: دار صادر. 1. ط3المجلد ج ، إخوان الصفا. رسائل إخوان الصفا وخلان الوفاء -

)جوفرو    - يونس.  الروحاني  2016إريك  المستقبل  ترجمة1ط   للإسلام،(.  مصر:  القاهرة  هاشم    :، 

 صالح. 

 مخطوط. شرح فصوص الحكم. ت(. -)دأكرم. الماجد   -

 . ةلقاهرة مصر: المركز القومي للترجماأنور مغيث،   :(. نقد الحداثة. ترجمة1998آلان. )تورين   -



 سبغل

 هجيرة شبلي           نصر الدين بن ساري
 

( 2)  العدد:  (9)المجلد:   506 2024 
 

 

 
للدراسات والنشر  المؤسسة الجامعية  :  بيروت لبنان،  الدين الطبيعي(.  1993. )ننخبة من المؤلفي  -

 والتوزيع 

 . لبناندار جداول  :بيروت، الدين في حدود مجرد العقل (. 2012.... ) -

لبنان: دار  ،  ، بيروت1كمال بسيوني زغلول. ط  :تحقيق،  (. أسباب نزول القرآن1991الواحدي. )  -

 الكتب العلمية. 

)تشيتفيريكوفا    - )ط 2020أولغا.  وأهدافها.  العبارة  الإنسانوية  روح  المستنيرين،  دكتاتورية   .)1 ،

 المحرر، وترجمة باسم الزغبي، المترجمون( عمان الأردن: الآن ناشرون.

)  جاك، دريدا    - فاتيمو.  )ط 2004وجياني  عالمنا.  في  الدين  ترجمة1(.  المحرر،  الهلالي   : ،  محمد 

 وحسين العمراني، المغرب: دار توبقال.

)كولينز    - في  1998جيمس.  الله  ط(.  الحديثة.  ترجمة1الفلسفة  المحرر،  كامل،   :،  القاهرة    فؤاد 

 مصر: دار قباء للنشر والتوزيع. 

 . المركز القومي للترجمةك  القاهرة مصر   حرية الفكر(. 2010نخبة من المؤلفين. ) -

 رسالة خلق أدم عليه السلام، مخطوط غير منشور.  ت(. -)دحمزة. بن عيس ى  -

 المركز الثقافي العربي: البيضاء المغرب ، دين الفطرة (. 2012. )العرويدار عبد الله -

:  الأردنعمان    ، عبد الباقي مفتاح  ترجمة:(. هيمنة الكم وعلامات آخر الزمان.  2013رنيه. )غينون    -

 عالم الكتب الحديث. 

المقارن. ط2013رينيه. )غينون    - التصوف الإسلامي  الباقي مفتاح   :، ترجمة1(.  إربد الأردن:    ،عبد 

 عالم الكتب الحديث للنشر والتوزيع.

: دار البيضاء المغرب،  سؤال الأخلاق، مساهمة في النقد الأخلاقي للحداثة الغربية(.  2000)  -------  -

 .المركز الثقافي العربي

الرحمان    - )عبد  ط 2014طه.  الدين.  عن  الأخلاق  لفصل  الائتماني  النقد  الدهرانية،  بؤس   .)1، 

 بيروت لبنان: الشركة العربية للأبحاث.

 ، سوريا: دار نينوى.1(. الحقائق الوجودية الكبرى. ط2013عبد الباقي. )مفتاح  -

 ، الكويت: وكالة المطبوعات.5ط (. )نيتشه(،1975عبد الرحمان. )بدوي  -

 . 814،  7(. القوى السابحة. مجلة المعرفة، 1931) . عبد الواحد يحيى  -

 .258، 3 المعرفة،(. الروحانية الحديثة وخطؤها، مجلة 1931عبد الواحد. )يحيى  -



ية والروحانية  الإنسان بين رؤيتين، الإنسانو
 

( 2)العدد:  (9)المجلد:   507 2024 
 

 

 
الوهاب.المسيري    - ط  ت(. -)د  عبد  الوجود.  ووحدة  العربية  1الحلولية  الشبكة  لبنان:  بيروت   ،

 للأبحاث والنشر. 

-  -----( التأسيس(.  2009.  في  مساهمة  الأديان،  المتحدة  ظبي   أبو  علم  العربية  المركز  :  الإمارات 

 .الثقافي العربي

يوسف عدس، مصر:   المترجم:،  1لإسلام بين الشرق والغرب. ط ا(.  1997علي عزت. )يجوفيتش  ب  -

 دار النشر للجامعات. 

-  ( التي تحفر للإنسانية قبره. ط2002غارودي روجيه.  القبور، الحضارة  عزة   :ترجمة،  3(. حفارو 

 صبحي، القاهرة مصر: دار الشروق.

 . لبنان: مكتبة الشرقية ،، بيروت2. طdtv(. طلس الفلسفة  2007كونزمان بيتر، وآخرون. ) -

محمد السعيد جمال الدين، مصر:   :(. رسالة الخلود أو جاويد نامة. ترجمة2007محمد. )إقبال    -

 مكتبة الشروق الدولية. 

 ، بيروت لبنان: دار صاد. 3(. ترجمان الأشواق. ط2003محي الدين. )بن العربي  -

 نشر سطور جديدة: مصر  لماذا؟مسعى البشرية الأزلي الله (. 2010..... ) -

)عزمي    - والدين2016هشام.  العلم  بين  الموجه  التطور  للنشر  1المجلد  ،  (.  الكتب  دار  مصر:   .

 والتوزيع. 

 

- L'éthique indolore des nouveaux temps démocratiques.1992Frgallimard 

- Locke.1959Essay on Human Understanding Dover Publications 

-  Introduction The Goodness of God. The church. and social order2007Wipf and Stock Publishers 


