
 العمدة في اللسانيات وتحليل الخطاب            العدد الخامسمجلة 

 

 159 

2018 

 1العودة إلى سوسير"

 .يونغ هو شي

 

 الملاخ ترجمة: د. امحمد

جامعة القاضي عياض، الكلية 
متعددة الاختصاصات بأسفي) 
 المغرب(

 البريد الالكتروني:
elmellakh_mhammed@yahoo.fr 

 
 الملخص:

يقدم يونغ هو ش ي في هذا المقال بعض المداخل      

 ، ومن ثمة تسويغالأساسية لإعادة قراءة سوسير وترهينه

العودة إليه. وتتحدد مسوغات العودة إليه في العناصر 

تجدد النقاش حول سوسير في المحافل   -التالية : 

ليست السوسيرية مجرد  –العلمية الدولية واستمراريته 

معطى تاريخي يمكن تجاوزه. إننا مازلنا تحت أسر 

ا م اللسانيات السوسيرية، لأن الطابع الإشكالي لأسئلتها

زال مستمرا، ولأننا لم نستنفد بعد ممكنات الفكر 

زِلت فيها 
ُ
السوسيري، وإن كان الصورة التي اخت

اللسانيات السوسيرية  ممثلة في اللسانيات البنيوية 

 توحي بخلاف ذلك.

يستحضر " يونغ هو ش ي" في مقاله مجموعة من أعلام 

الفكر اللساني  وغيره الذين حاولوا ترهين سوسير في 

هد الفكر اللساني الحديث من زوايا مختلفة، ويمكن مش

تحديد تلك الزوايا في زاويتين أساسيتين: الزاوية 

الفيلولوجية التي تفصل سوسير " الدروس" عن سوسير 

المخطوطات، والزاوية الثانية هيرمينوطيقية، تتأسس 

على بناء تأويل للفكر السوسيري باستحضار الشرط 

 . السوسيوثقافي والتاريخي

يخلص الكاتب إلى نتيجة بالغة الأهمية تتلخص في 

 الأطروحة التالية: لاتعني العودة إلى سوسير العودة 

إلى أصل تاريخي، وإنما العودة إلى منبع التجربة حيث 

 تتحدد ممكناتها ورهاناتها.

Abstract 

In this article ; Yong Ho Choi 

introduces some of the key entry 

points for re-reading saussure, and 

from there justifying this return. The 

main reasons are determined by the 

following elements – renewing the 

debate on saussure in the 

international scientific forum – the 

saussurean is not merely a historical 

fact that can be overcome. We are 

still under the influence of the 

saussurean linguistics because the 

problematic nature of its questions is 

still going on, and because we have 

not exhausted the potentials of 

saussurean thought. The image used 

in saussurean linguistics suggests 

othewise.  

In this article ; Yong Ho Choi invokes 

ideas of the pioneers of linguistic 

thought that tried to make saussure 

actual to us from different angles, the 

philological angle that separate 

saussure lessons from saussure 

manuscripts ; and the second angle , 

determined by the hermeneutic view 

which is based in the interpretation of 

the saussurean thought, by invoking 

the sociological and the historical 

factor.  

   The author conclude with a very 

important conclusion, which is 

summed up in the following thesis ; 

returning to saussure does not mean 

returning to some historical origin , 

but returning to the source of the 



 العمدة في اللسانيات وتحليل الخطاب            العدد الخامسمجلة 

 

 160 

2018 

experiment where its potentials and 

issues are determined.   

كان الظهور الأول لعبارة "العودة إلى 

يحمل  L. Chissسوسير" من خلال مقال لشيس

والتعاقبي: المنهجية والنظرية في  يالآن“عنوان: 

. ومعه كانت دلالة 6791اللسانيات" يعود لسنة 

العودة إلى سوسير ذات مغزى أكثر عمقا مقارنة 

، M.CCapt-Artaudأرتو –بمغزاها عند كابت 

ويتعلق الأمر بالعودة إلى "الغنى النظري  لدروس 

ودة (. تفرض هذه الع76في اللسانيات العامة")ص

ذاتها كي نحصن أنفسنا من مخاطر النسخة 

قائلا: السوسيرية الشائعة. وهذا ما يوضحه 

أن يكون مغزى العودة إلى سوسير مقرونا  يينبغ“

بالأخذ بعين الاعتبار بالضرورة النظرية من أجل 

تحقيق تطور اللسانيات الآن وهنا". )المرجع 

نفسه(. وهكذا تتأكد صرامة الفكر السوسيري 

قط في مظهرها الإشكالي ولكن أيضا في ليس ف

 مظهرها النظري. 

باستعادة عبارة  وإذا كنت أتمسك

"العودة إلى سوسير" فليس من أجل إحياء تيار 

السوسيرية، ولكن لإضاءة المغزى الذي يجب أن 

يحمله. ما معنى، إذن، العودة إلى سوسير؟ وبشكل 

أكثر تحديدا سيكون السؤال متعلقا بمن ستكون 

تلك العودة؟ وللسؤال أهمية أكبر، طالما أننا  إليه

. لنذكر بأن 4نعلم أن هناك "أكثر من سوسير"

السؤال حول "الشخص" تصاحبه بالضرورة 

رِئ وأعيدت 
ُ
فرضيات متعددة مفادها أن قد ق

 – 6قراءته. ننظم المقال الحالي على النحو الآتي: 

العودة إلى  – 2البنيوي .  العودة إلى سوسير

العودة إلى إمكانية الفكر  – 3الأصلي. سوسير 

 السوسيري.

 :العودة إلى سوسير البنيوي .1

إذا كانت الإجابة عن سؤال إلى من تكون العودة    

تتم في إطار تاريخ اللسانيات، فإن سوسير الذي 

نحن محكومون بالعودة إليه، ليس إلا سوسير 

البنيوي. أليست العودة إلى سوسير البنيوي عودة 

لتيار البنيوي؟ بمعنى آخر، العودة إلى سوسير إلى ا

البنيوي بمثابة إبراز للأنموذج السابق والذي ليس 

سوى الأنموذج البنيوي. لكن بأي معنى ينبغي أن 

نمنح مشروعية للأنموذج السابق على حساب 

الأنموذج الجديد؟ أليس من العبث الحديث عن 

 عودة إلى كانط ونحن نعني العودة إلى الأنموذج

الكانطي، الذي يعلي من شأن النظام على حساب 

اللانظام والبنية على حساب التاريخ؟ هل ندعم 

العودة إلى سوسير البنيوي وفق هذا التصور؟ 

وحتى وإن أمكن الدفاع عن العودة إلى كانط بمعنى 

العودة إلى الأنموذج الكانطي، إلا أنه من الصعب 

ات لسانيأن نعلن الدعوى نفسها في مجال تاريخ ال

التي لم تشهد المسار نفسه الذي عرفه تاريخ 

الفلسفة. ليست العودة إلى الأنموذج السوسيري 

والذي ليس سوى الأنموذج البنيوي، بالعودة 

المحمودة طالما أن سوسير البنيوي تم تجاوزه، 

بالمعنى الهيغلي لكلمة "تجاوز"، في تاريخ اللسانيات 

 ما بعد السوسيرية.

نقر عموما، أن "دروس" سوسير تلعب دورا 

تأسيسيا في تطور الفكر اللساني للقرن العشرين. 

(، طبع: 6793) Jakobsonوبحسب ر. ياكوبسون 

"بداية عصر جديد لعلم اللغة". دون أن يعني ذلك 

أنه يطرح حقيقة مطلقة ليس على اللسانيات بعد 

يخ تار السوسيرية إلا أن تقبلها دون دحض. يسجل 

سانيات الحديثة خلاف ذلك تماما. إنه هاهنا، الل

حيث تصير تعاليم "الدروس" التي لطالما تم نقلها 

في صيغة ثنائيات، نقطة تجاوز بعد أن كانت 

نقطة انطلاق. ويمثل هذا التجاوز بشكل مفارق 

رية. السوسي دما بعالتطور الأكثر أهمية للسانيات 

ي يقول ياكوبسون: "إن الجهود التطويرية الت

سارت في منحى تجاوز الثنائيات الداخلية 

والتوليف بينها، تعد الملمح الفارق للسانيات ما 

(. ويبين ياكوبسون 61بعد السوسيرية") نفسه، ص



 العمدة في اللسانيات وتحليل الخطاب            العدد الخامسمجلة 

 

 161 

2018 

( 6714في مقاله "حصيلة النظرية السوسيرية")

بأي كيفية يكون الفكر السوسيري خاضعا 

للتجاوز. فالتجاوز المزعوم للفكر السوسيري، 

 يمكن تناوله من جانبين: باختصار،

من جهة، خضعت الثنائية لسان/ كلام  -

لمنظور ديالكتيكي: "نصل بالضرورة إلى تعديل 

للمذهب السوسيري، ويتعلق بثنائية اللسان 

والكلام. فبالإضافة إلى امتلاك اللسان لمظهر 

اجتماعي فهو يحمل مظهرا فرديا، وبالمثل 

هو ف بالإضافة إلى امتلاك الكلام لمظهر فردي

 (.697يحمل مظهرا اجتماعيا") ص 

من جهة ثانية، تكشف ثنائية آني/ تعاقبي  -

الصورة الديالكتيكية نفسها، فالآني ليس 

)أطروحة الآنية  سكونيا وإنما ديناميا

الدينامية(، والتعاقبي ليس ذريا وإنما بنيويا، 

بله غائيا )أطروحة التعاقبية البنيوية(. 

لصيغة يتحقق فبإجراء التوليف وفق هذه ا

تجاوز الفكر السوسيري. وبهذا المعنى فقط، 

( أن الثنائية  6794)Coseriuاعتبر "كوزريو" 

السوسيرية ليست فقط "إقصائية" وإنما 

 (. 239"إدماجية" ) ص 

في مثل هذه الشروط، ليس من اليسير دعم 

أطروحة العودة إلى سوسير دون السقوط في مأزق 

أن  ينبغي التشديد عليه المفارقة التاريخية. لكن ما

العودة إلى سوسير لا تعني بالضرورة العودة إلى 

 Engler6791المذهب البنيوي. لقد كان "إنجلر"

محقا عندما قال إنه من اللازم التمييز بين 

"سوسيرالبنيوي" و"سوسير ذاته". والحال كذلك، 

يحق لنا أن نتساءل إن كانت العودة إلى سوسير 

 إلى سوسير نفسه.يمكن اعتبارها عودة 

 . العودة إلى سوسير الأصلي2

لقد أصبحنا نعلم، انطلاقا من العمل 

أن "الدروس" لا )Godel(6719الذي أنجزه كودل

تمثل سوسير الرسمي. منذ ذلك الحين ونحن 

بحضرة تاريخ الفيلولوجية السوسيرية التي برهنت 

بكل ما تحمله الكلمة من معنى على مدى التباين 

الرسمي وغير الرسمي. والأدهى أن  بين سوسير 

سوسير الرسمي تم تمثله أكثر فأكثر باعتباره غير 

كاف لتمثيل سوسير الحقيقي، حيث يعتبر خائنا، 

إن صحت العبارة، للفكر السوسيري الأصيل. 

هكذا يحضر السجال بين سوسير الأصلي وسوسير 

المتخيل. لقد طبع هذا السجال كل الدراسات ذات 

لولوجي حول سوسير. وأول من أطلق المنحى الفي

في مقاله  Jagerالعنان للسجال المذكور هو "جاكر"

 (.6791"بخصوص التصور التاريخي للسان" )

فمن نافل القول، في هذا السياق 

السجالي الإقرار بكون العودة إلى سوسير يكمن 

مغزاها الحقيقي في العودة إلى سوسير الأصلي. 

واضح وبسيط  Jagerفمضمون كلام "جاكر" 

مفاده أن سوسير المتخيل هو سوسير البنيوي 

المعروف عندنا من خلال "الدروس"، بينما نعثر 

على سوسير الأصلي من خلال التحليلات النصية 

لمصادر "الدروس". وهكذا يعتبر نقد سوسير بدون 

. وقبل استكمال 1نقد النص عملا لا معنى له

 دراسة حجته لاحقا، من اللازم طرح سؤال

بخصوص التقابل الذي يطرحه بين سوسير 

المتخيل وسوسير الأصلي، وما إن كان ذا قيمة 

أصيلة. فالسؤال مربك من جهتين. فمن جهة، 

أخذا بعين الاعتبار، تاريخ اللسانيات المعاصر، من 

الصعب إسقاط سوسير البنيوي على سوسير 

المتخيل بدون إزعاج الوعي التاريخي. أليس من 

  Nourmand1رار مع "ك. نورمان"الضروري الإق

أن سوسير البنيوي المعروف من خلال "الدروس" 

بالرغم من كل ما سلف ذكره يعتبر سوسير 

الحقيقي تاريخيا؟ من المؤكد أن سوسير البنيوي لا 

يمثل بشكل تام سوسير الحقيقي، ولكن الحقيقة 

أنه هو من أكمل بكيفية رائعة مهمته التاريخية. 

سير المتخيل موضع مساءلة هو باختصار، إن سو 

 سوسير الواقعي. وتلك المفارقة.



 العمدة في اللسانيات وتحليل الخطاب            العدد الخامسمجلة 

 

 162 

2018 

من جهة ثانية، من الصعب أن نطالب 

بسوسير أصلي، طالما أنه لا يدافع عن نفسه 

بكلامه. إننا لا نملك وسيلة مؤكدة تجعله يتكلم، 

لتخرجه من صمته الأزلي. المسألة هنا، أنه ليس 

سوسير نفسه من يدافع عن نفسه، ولكن كل 

واحد منا يدافع عنه بكيفيته الخاصة. وفي شروط 

مماثلة ليس من العبث القول تبعا 

( إننا إزاء أكثر من سوسير. 6771) Wuestلـ"ويست"

وهكذا فسوسير الأصلي الذي يطالب به "جاكر" 

ليس بسوسير التاريخي ولا بسوسير الواقعي. مما 

يدفعنا إلى اعتبار التقابل الراديكالي بين سوسير 

تخيل وسوسير الأصلي تقابلا غير واقعي، يكتسب الم

 معناه من كونه تقابلا مثاليا.

وهكذا ليس من الصدفة أن يكون البحث عن    

منطلقا من  Jagerسوسير الأصلي عند "جاكر"

سياق مثالي، بله سياق نقدي. إنه، وفي مثل هذا 

السياق النقدي فقط، ينبلج الفكر الأصلي 

عصفورين Jagerر"لسوسير. بذلك، يضرب "جاك

بحجر واحد، فمن جهة يستهدف الطرح 

ة، الساذج وواقعتيهمالإبستمولوجي للنحاة الجدد 

ومن جهة ثانية يستهدف الطرح البنيوي في جانبه 

المواضعاتي. في هذا السياق المؤسس على النقد 

المزدوج تتشكل الصورة الأصلية للفكر السوسيري، 

ويتعلق الأمر بالطرح الهيرمينوطيقي. ولكي يسوغ 

موقفه ينحو منحى تحليل دقيق  Jager"جاكر" 

 للمصادر.

في تفاصيل  Jagerي مع "جاكر"لا يكمن اختلاف      

تحليلاته النصية التي تبدو لائقة وكافية بدون 

نقاش، لكن الخلاف حاصل بخصوص الخطوط 

العريضة، على اعتبار أن الفكر السوسيري مندمج 

. 9في مجرى التقليد المثالي للفلسفة الألمانية

ولتوضيح حيرتي بخصوص طرحه الإبستمولوجي، 

سؤال التالي: هل يعد أود أن أطرح بشكل جدي ال

سوسير مثاليا؟ أخذا بعين الاعتبار الشرط 

السوسيوتاريخي لتشكل الفكر السوسيري، ستكون 

. وأوضح الآن 1إجابتي عن هذا السؤال بالنفي

كلامي. من جهة، إن سوسير وضعي بما يكفي كي 

يكون مثاليا، فهو لم يؤسس قيمة نظريته على أي 

على الملاحظة  زعم ذي طابع مثالي، وإنما أسسه

. ومن جهة ثانية، 7التجريبية بمعناها الوضعي

فقد كان عقلانيا بما يكفي حتى يكون وضعيا، فقد 

كان متوجسا بشأن مبدأ هندس ي كي يؤسس بشكل 

. وكان 61عقلاني ملاحظاته التجريبية

محقا عندما وسم المنحى الفكري  Koener"كورنر"

لسوسير بأنه يسلك مسلك مسار التقليد 

، مما لا يعني البتة أن سوسير عقلاني 66قلانيالع

بالمعنى الكارتيزي للمصطلح. الأمر ليس كذلك على 

وجه الإطلاق. فمن جهتي، أعتبر أن القيمة البارزة 

للفكر السوسيري ينبغي ربطها بأزمة العقلانية 

وليس بالتقليد العقلاني. فما إن تبرز المواجهة بين 

ير غير قادر على النظرية والواقع حتى يبدو سوس

إخفاء شكوكه حول كل ما سلم بصحته. لقد 

بجلاء في كتابه المعنون Fehr "ج.فيهر" وضح

"سوسير: بين اللسانيات والسيميولوجيا" ارتياب ـب

فمن وجهة نظره لم يكن هذا الشك  سوسير.

السوسيري ذا مصدر نفس ي، بل هو شك يستند 

إلى مبرر نظري. وينتج عن ذلك أن النسق 

يري لا يمكن تصوره مغلقا إلا إذا كان ذلك السوس

الانغلاق هشا. بعبارة أخرى، ليس سوسير عقلانيا 

مطمئنا لاختياره، وإنما مدافع عنه، لقد بقي طيلة 

. باختصار، ليس سوسير 62حياته "عالما قلقا"

الحقيقي مثاليا، كل ما سلف، يبين أن البحث عن 

ق ينطلJagerسوسير الأصلي الذي يقوده "جاكر"

من افتراض مردود عليه بقوة، بل لنقل إنه 

 افتراض غير أصيل.

الأصلي بشكل عام تؤول  إن العودة إلى سوسير     

إلى عودة إلى مصدر غير قابل للتحديد، كما هو 

الشأن بالنسبة إلى العودة إلى ماركس الحقيقي 

بسبب الغياب المستمر للكاتب المعني. هذا ما يفسر 



 العمدة في اللسانيات وتحليل الخطاب            العدد الخامسمجلة 

 

 163 

2018 

حول الحقيقي والمزيف غير ذي لماذا يعتبر السجال 

 معنى وفارغ.

 . العودة إلى إمكانية الفكر السوسيري 3

في تقريره المشهور حول  Lacan" عرض "لاكان      

( معنى مغامرته الفكرية، قائلا: 6713مؤتمر روما )

"إذا أمكن للتحليل النفس ي أن يعتبر علما، لأنه لم 

ا وهو م يصره بعد، وإذا أراد ألا ينحل في تقنيته،

حدث بالفعل، ينبغي أن نستعيد معنى تجربته. لن 

نعرف الوصول إلى هذا المسعى بشكل عام سوى 

، 6من خلال العودة إلى عمل فرويد" )الكتابات

( . في الوقت الذي كان فيه التحليل 641ص

النفس ي على وشك "الانحلال في تقنيته" ليفقد 

 جرأة Lacan" "لاكانـ وضعيته العلمية، كانت ل

طرح السؤال الجذري المتعلق بمعنى تجربة 

التحليل النفس ي. ولقد عثر على إجابة عن هذا 

السؤال الأساس ي في حل "العودة إلى عمل فرويد". 

إن أمكن اختزال المقاولة اللاكانية في بضع كلمات، 

لن نكون مخطئين إذا قلنا إنها العودة إلى فرويد. 

لى فرويد فمن خلال ما يقصده "لاكان" بالعودة إ

أود إنهاء تفكيري بصدد معنى العودة إلى سوسير. 

فما عساه يكون معنى العودة إلى فرويد بالنسبة 

إلى لاكان؟ لا يمكن أن نترجم بإفراط تلك العودة 

إلى فرويد التي يدعو إليها "لاكان" باعتبارها عودة 

إلى المذهب الفرويدي مثلما هو الشأن بالنسبة إلى 

ب الكانطي، لأنه طيلة حياته كان العودة إلى المذه

، ولم يكن فرويدي المنزع 63ضد ذلك المذهب

بالمعنى الأورتودوكس ي للمصطلح. كما أن العودة 

إلى فرويد ليست مسعى نحو فرويد حقيقي، مثل 

المسعى نحو ماركس حقيقي، لأن فرويد كان هو 

نفسه دائما فرويد الحقيقي، لأنه كان يعرف كيف 

 صلي.يدافع عن فكره الأ 

كي نرى الأمور بشكل أكثر وضوحا، لنعد 

إلى المقطع المذكور أسفله،إذا كانت العودة إلى 

فرويد ملحة بغاية القبض بكيفية أصيلة على 

معنى ممارسة التحليل النفس ي، لن تكون العودة 

إلى فرويد إذن، سوى استعادة أصل التجربة 

الفرويدية. كيف يمكن استعادة التاريخ كي نشارك 

التجربة الفرويدية؟ ماذا يقصد "لاكان" بكلمة  في

"الأصل". إليكم توضيحه: "عندما نعود إلى أصل 

التجربة الفرويدية، وعندما أقول الأصل، فأنا لا 

أقول الأصل التاريخي، وإنما المنبع، هكذا نكتشف 

أن هذا ما يمنح الديمومة للتحليل، بالرغم من 

 حت له"اللبوسات المختلفة في العمق التي من

 (.67، الكتابات التقنية لفرويد، ص6)محاضرات

إن الأصل الذي نحن محكومون بالعودة إليه     

ليس هو الأصل التاريخي، بحسب "لاكان"، إنه 

"المنبع". العودة إلى المنبع هامة طالما يمنح حياة 

وديمومة للتحليل. العودة إلى أصل التجربة 

مشروعه  الفرويدية هو أن نمارس مع فرويد ومع

وأن نسائله، بله مع إمكانية التجربة الفرويدية. 

فعبر هذا التشارك في التجربة نستعيد المعنى 

لمعنى هذا اوفق  المفتقد لتجربة التحليل النفس ي.

بالضبط، أقترح فهم العودة إلى سوسير، أن نعود 

دا، تعني أن ننخرط في إلى سوسير، من الآن فصاع

 التجربة 

الهوامش:

سوسير، مع مشروعه وأسئلته وقلقه وشكه، مع 

ما يزال في  إمكانات فكره ذاته. إن كان سوسير 

صلب النقاش، ليس لأنه قد أسر بكل الحقيقة 

المتعلقة باللسانيات، بل لأنه كان هو اللساني 

الوحيد الذي طرح أسئلة جوهرية بخصوص: "ما 

.أن نعود 64يمكن أن نفعله، أخيرا ، في اللسانيات"

إلى سوسير ليس معناه الإجابة عن كل الأسئلة، 

ى العودة إلى لكن أن نبحث ونسائل معه، إن معن

سوسير هو أن نضع موضع مساءلة مغزى أن نكون 

لسانيين. إذا كان أكثر من سوسير لن يكون لهذه 

الكثرة من معنى إلا عندما تتحول إلى إنتاجية، 

وإنتاجية الفكر السوسيري تغتني من هذه 

المساءلة والشك. وهذا هو ما  أي إمكانية الإمكانية؛

 في صلب النقاش. يعني أن يظل سوسير 



 العمدة في اللسانيات وتحليل الخطاب            العدد الخامسمجلة 

 

 164 

2018 

, le retour a  Yong Ho choi - 1

saussure, cahiers Ferdinand de Saussure, No. 

52 ( 1999), pp89-98.                                         

لنقل، إن راهنية الفكر السوسيري محط   -2   

سؤال لا يجب مماثلتها بـ"راهنيةالسوسيرية" 

ن آخرين، أسرد بعض (. من بي6711)غريماس 

المقالات التي انشغلت بالبرهنة على راهنية الفكر 

السوسيري ومن بينها: "بيرس وسوسير" 

( والفعل والفاعلية والعمل Stetter 6791لـستيتر

و" مبادئ 6711Wunderliعند سوسير لـ"واندرلي

". أسهمت 6771Wunderliالتعاقبية لـ" واندرلي 

صحيح الصورة هذه المقالات، بطريقتها، في ت

اللاتاريخية واللانفعية للفكر السوسيري. لقد 

في مقاله المعنون بـ "نظرية  Fehrبين "فهر" 

العلامات عند سوسير ودريدا" أن التفكيكية 

تشتغل عند سوسير بشكل أكثر راديكالية مقارنة 

بدريدا. وبذلك يعتبر سوسير ليس فقط مؤسسا 

 وية.نيللبنيوية ولكن أيضا مؤسسا لما بعد الب

:"ينتمي Benveniste(6711يقول بينفنست )  -3

سوسير من الآن فصاعدا لتاريخ الفكر 

 السوسيري".

، "لسانيات الكلام"، Wuest 6771ج. ويست، -4

 .331ص

( حيث 6799)Jagerإنه عنوان لمقال جاكر  -1

 Susannيصوغ النقد من وجهة نظر سوزان موم

Mumm . 

"القطيعة ، Normand ،6771ك. نورمان - 1

،عدد linxالسوسيرية"، ضمن "سوسير اليوم"، 

 .226خاص، ص

العلامات والفهم"، ، "Jager ،6711ينظر جاكر -9

 .63-61ص

، "دراسات Koener ،6711ينظر: كورنر -8

 .11سوسيرية"، سلاكتين، جنيف، ص

نقتنع، يكفي أن نتذكر خطة المحاضرة  كي -7

الثالثة التي تنطلق من الألسنة المطروحة تجريبيا 

 للوصول إلى اللغة المعممة.

يقول سوسير في إحدى حواراته مع  -61

: "تبدو لي، الآن، اللسانيات العامة Gautierكوتيي

 (.31، صGodel ،6719كنظام هندس ي". )كودل

أن سوسير يقتفي : يبدو Koenerيقول "كورنر" -66

أكثر أثر التقليد العقلاني، بله الوضعي، وهو تقليد 

لا يتوافق مع الطرح المثالي لأولئك العلماء". المرجع 

 .11نفسه، ص

، "سوسير: علم Gadet ،6719ف. كادي -62

 اللسان".

، لاكان، Palmier ،6792ج .م .بالميي -63

 .662-611المنشورات الجامعية، ص

، الأصول المخطوطة Godel ،6719ر. كودل - 64

لعامة، منشورات دروز، لمحاضرات في اللسانيات ا

36جنيف، ص

 البيبليوغرافيا:



 العمدة في اللسانيات وتحليل الخطاب            العدد الخامسمجلة 

 

 165 

2018 

 

 

 


