
 
 

 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 

 

 222  - 202: ص                                                                                            (5202)20، العدد: 10المجلد:
 

 
 

209 

 تأملات نقدية في خطاب الحداثة العربية من منظور عبد الغني بارة. مقاربة حوارية

 Critical reflections on the discourse of Arab modernity from the perspective of 

Abdelghani Bara: A dialogical approach 

 1*ط.د سماح صيد  أ.د نسيمة بغدادي 

 المسيلة  ) الجزائر( -جامعة محمّد بوضياف 

nassima.baghdadi@univ-msila.dz 

 المسيلة  ) الجزائر( -جامعة محمّد بوضياف 

sameh.sid@univ-msila.dz 

 

 معلومات المقال الملخص:

الخطاب النقدي العربي المعاصر من منظور عبد الغني بارة، الذي بدا متوسلا بنقد تقف هذه القراءة الميتا نقدية على واقع 

النقد التأويلي إجراء نقديا في مقاربة أسئلة الحداثة النقدية عند أدونيس وكمال أبو ديب، هذه الأصوات النقدية التي تمثل 

هذه الأصوات ذات محمول غربي  ، وعليه تبدوالغربيةبتبنيها مشروع الحداثة في نسخته  ،يادة في خطابنا النقدي المعاصرالرّ 

يحاول اجترار إمكاناته الوجودية في بيئتنا العربية المغايرة. كما عرفت هذه الأصوات/المشاريع بنقد العقل العربي والتراث 

 الإسلامي، 

نية وحقيقة وجود حداثة ونقف معه على إمكا ،نسلط الضوء على موقف عبد الغني بارة من هذه المشاريع النقدية ،ومنه

ونبحث في إمكانية أن تكون الحداثة هي  ،نقدية عربية، ميزاتها وخصائصها، كما نقف على مفهوم التراث عند هؤلاء النقاد

باتخاذ الحوار والمساءلة سبيلا ، البديل الشرعي للتراث، وهو ما تهدف هذه القراءة للكشف عنهداخل المجال التأويلي نفسه

في الختام إلى كون الخطاب النقدي العربي المعاصر خطابا إشكاليا مأزوما عجز عن تحقيق حداثته، ليكون لنخلص  ،لذلك

 صورة محمومة ومحاكاة مطابقة لمشروع الحداثة الغربية.

 تاريخ الارسال:

60/10/2025 
 تاريخ القبول:

2025/12/07 
 تاريخ النشر:

22/12/2622 

 الكلمات المفتاحية:

 :الحداثة 

 :راث
ّ
 الت

 :قد
ّ
 نقد الن

 :ما بعد الحداثة 

 :قدية
ّ
 إشكالات الحداثة الن

Résumé : Article info 

This meta-critical reading stands on the reality of contemporary Arab critical discourse from the 

perspective of Abdul Ghani Bara, who appeared to be resorting to the critique of interpretive 

criticism as a critical procedure in approaching the questions of critical modernity in Adonis 

and Kamal Abu Deeb, these critical voices that represent pioneering in our contemporary 

critical discourse, by adopting the project of modernity in its Western version. Therefore, these 

voices appear to have a Western undertone, attempting to impose their existential potential on 

our distinct Arab environment. These voices/projects are also known for their critique of Arab 

reason and Islamic heritage. From this, we highlight Abdul Ghani Bara's position on these 

critical projects, and examine with him the possibility and reality of the existence of an Arab 

critical modernity, its features and characteristics. We also examine the concept of heritage 

Received 
60/10/2025 

Accepted 
07/12/2025 

Published 

21 /21/ 2025 

Keywords: 
 Modernity: 

  Heritage: 

                                           
 سماح صيد1*



 

 

 
 

 

 

210 

-مقاربة حوارية  –ر عبد الغني بارة في خطاب الحداثة العربية من منظو  تأملات نقدية  

among these critics, and explore the possibility of modernity being the legitimate alternative to 

heritage, which is what this reading aims to reveal within the interpretive field itself. By 

taking dialogue and accountability as a means to that end, we conclude that contemporary 

Arab critical discourse is a problematic and crisis-ridden discourse that has failed to achieve its 

modernity, and is instead a feverish image and imitation identical to the Western modernity 

project. 

  Critique of Criticism: 

  Postmodernity: 

  Problems of Critical 

Modernity: 

 

 مقدمة: .1
وهو الابن البار لها بتعبير عبد الغني بارة، فقد تهيأت لها كل  ،نتفق جميعا على كون مشروع الحداثة هو سليل الفلسفة الغربية

نتيجة حتمية لما صحب الواقع الغربي من تغيرات وإبدالات عبر تاريخه ،بل فلم تكن عفو خاطر ،الظروف والأسباب للظهور وللتبلور
الحاجة للصيرورة  ،التطور ير ومسايرة  يالحاجة للتغ دعت إليهاوجودية، ضرورة ،إنما الطويل، فالحداثة الغربية ليست مرحلة انتقالية وحسب

؛إذ للحداثة النقدية من أبرز النقاد الجزائريين والعرب ممارسة لنقد النقد الذي يعتبر مشروعا   عبد الغني بارة واحدا   عد  والاستمرارية؛ هذا وي
متجاوزا ظاهرها إلى ما تسكت عنه وما تضمره خطاباتها، وعليه كان هم عبد الغني بارة  ،بتتبع الخطابات النقدية والمناهج والنظريات عنىي  

الذي يتعقب هذه الممارسات النقدية بشقيها  ،مقاربة حوارية تتسلح بإجراء نقد النقد التأويلي ة،النقدي هو مقاربة خطاب الحداثة العربي
من تمزق وسوء فهم وعدم وعي واستيعاب لمشروع  أضمرتهالوقت يسعى لكشف ما وفي نفس الوافد الغربي، النظري والتطبيقي في تلقيها 

وهي تلح على  ،عدها عن التأسيس والتأصيل في الوقت الذي تدعي ذلكب  بكل مناهجها البنيوية وما بعد البنيوية، و  ،الحداثة الغربية
 إحداث القطيعة مع التراث.

بارة من خطاب الحداثة وأسئلتها الملحة فكريا وثقافيا، فنقف مع الناقد في  تسعى هذه القراءة إلى الإبانة عن موقف ،وعليه
بما هو جزء لا يتجزأ من الهوية، بمعنى آخر بحث الواقع  ،مقاربته أسئلة الحداثة العربية على علاقة الفكر العربي المعاصر بالراهن وبالتراث

الخطاب -أي  ،شكالاته وأزماتهإالتراث العربي الإسلامي، خصائصه وميزاته الثقافي والنقدي في ظل المتغيرات الحضارية وبالعودة إلى 
وهو يحاول اجترار حداثته على منوال الوافد الغربي، بمعنى آخر نهدف إلى التعريف بخطاب الحداثة النقدية في  -النقدي العربي المعاصر

وهو يحاول تحقيق حداثته بإحداث قطيعة مع تراثه  ،والمأزوم وكيف وسم بالطابع الإشكالي ،صورته العربية من منظور عبد الغني بارة
 وهويته.

وهل تهيأت كل الأسباب والظروف لميلاد الحداثة لهذا المشروع الفكري الوافد؟  وكيف ينظر كل من أدونيس وأبو ديبفما المراد بالحداثة؟ 
إذا ما ذكرت الحداثة  -أي التراث -قاد للتراث ولماذا يتم استحضارهوقبل كل هذا ما مفهوم هؤلاء الن؟ما علاقة الحداثة بالتراثثم العربية؟ 

يف تأول بارة هذه المشاريع التي وهل تقف الحداثة مقابلا له، ثم كوالعكس؟ ما العلاقة بين هذا الزوج؟ كيف ينظر نقاد الحداثة للتراث؟ 
المبحث  :مباحث ةفي ثلاث وأخرى موضوع قراءتناالأسئلة روجت لخطاب الحداثة النقدية؟ وأين تجلت إشكالات الحداثة العربية؟ هذه 

من  -أدونيس وأبو ديب -لنقف مع بارة على موقف نقاد الحداثة ،والثاني في نقد خطاب الحداثة العربية ،الأول حول مفهوم الحداثة



 

 

 

 

 

211 

 ط.د.سماح صيد              /           أ.د.نسيمة بغدادي

 

فخصص لتجليات إشكالية الحداثة  ،لثالثأما المبحث ا ،لمشروع الحداثة الغربية ،وفي نفس الوقت تبنيهمالتراث والعقل العربي الإسلامي
 ن. االمصطلح والمنهج المتلازمت اوهي قضيت ،التي لا تخرج عن إشكالات الفكر عامة

نقتفي أثر بارة  ،ولتقديم هذه المقاربة لهذا الصوت النقدي والإنصات إلى ما كشفت عنه خطابات الحداثة النقدية عند أدونيس وأبو ديب
الحواري وسيلة في مقاربة هذه النصوص النقدية داخل المجال التأويلي نفسه؛ حيث لم يعد الاهتمام منصبا على النصوص قد لنمتوسلين با

أسسها  ،كشفا عن مختلف أصولها ومرجعياتها  ،إنما انصب على النصوص النقدية التي باتت مجالا للاشتغال النقدي ،الإبداعية فحسب
 ية وآلياتها الإجرائية.والمعرف الإبستمولوجيةومرتكزاتها 

 حول مفهوم الحداثة:.2
حيث المصطلح  ،سواء منتباين في الآراء والمواقفالالمصطلحات التي أثارت الكثير من الجدل و أهم مصطلح الحداثة من بين  يعد  

من سَلَف غير معروفة فيما وكشف عن إبدالات  ،نتصف القرن التاسع عشرمظهر في  ومغايرا   مختلفا   مشروعا   اومن حيث كونه،أوالمفاهيم
، الفكر الغربيالكبرى التي شهدها لتحولات لفيعود  ،وعن المناخ الفكري والثقافي الذي مهد لظهور مشروع الحداثة .العصور والتاريخ

الممارسة  وهي في الأدب ثورة على، قطاعية، وسلطة الكنيسةفالحداثة "حركة ولدت داخل التراث الأوروبي، وهي نتاج الدكتاتورية الإ
فالحداثة تتجاوز ، أ وفقد الجانب الروحي فيهي  شتالشعرية المتحجرة، كما جاءت نتيجة سيطرة الرأسمالية في أوربا، التي تحول معها الإنسان و 

الحداثة  نتحديدها يعني موتها والقضاء على روح الإبداع فيها. والواضح أ نوهي دعوة للتمرد على كل قار ومذهبية، لأ ،من والآنيةالز  
مسارها،  ، وإنما لتصحيحاقصائهاتتجدد من داخلها وما مشروع مابعد الحداثة إلا دليل ذلك، كمشروع نقد للحداثة لا لإلغائها و 

فالمضمر في مشروع مابعد الحداثة لا يعدو أن يكون محاولة لتجذير فكرة الحداثة وترسيخها بإعادة  ،وجعلها دائما وأبدا مشروعا متجددا  
ا وتوجيه النقد لها، حتى يتسنى لها تأكيد هيمنتها على الساحة الفكرية، ذلك أن هذه الإعلانات عن تقويض العقل الغربي فيما مراجعته

ما هي في حقيقة الأمر إلا وسيلة لتأكيد أن الحداثة المشروع الفلوت الذي لم يكتمل بعد، والذي يأبى الانصياع لأي  ،يزعم دريدا ونيتشه
هي القدرة على تخطي الجاهز  ،هي المراجعة والمعاودة ،(فالحداثة فيما تم بسطه هي الثورة والتمرد 20-61 :ص 2000مفهوم )بارة، 
 ا  تصحيح الناقدالذي يراه  ،وهذا فيما نحسب ما أكده العقل الغربي على مر التاريخ وما أظهره مشروع ما بعد الحداثة ،وإظهار البديل

المتمم لها  ،ظاهرا   بديل، فمشروع الحداثة الغربية هو المشروع الذي يخرج من عباءته المشروع الواقبارا   إلغاءلا  ،مراجعة وتجاوزا   ،لحداثةالمسار 
" السمة ، أن بعد الحداثةشروع ماالممثل الشرعي لم يعتبرفي حديثه عن التفكيك الذي  "بيتر بروكررى"المصحح لمسارها حقيقة؛ حيث ي

، وكما يقول إنكارهرجاء المعنى لا التأكيد عليه أو إالمميزة للتفكيك، هو كونه يشير إلى الكتابة والمحو المتزامنين،  مظهر الوجود وهدمه، 
الذي  وهذا التوجه هو ،إنما مواصلة قراءة ما يكتبه الفلاسفة قراءة يقينية ،دريدا أن عبور الفلسفة لا يتوقف على قلب صفحة الفلسفة

 ( ما بعد الحداثة99ص: 6990) بروكر ، "لغاء للحداثة في مجملها إللأسس النظرية لا  ا  وتجديد يجعل ما بعد البنيوية الفرنسية نقدا  
فما بعد الحداثة التي قامت على الشك والعدمية جاءت  ،قراءة جديدة ومتجددة لتوجد البديل وتحقق التجاوز ،هي قراءة للحداثة إذن،
 فهي تخرج كطائر العنقاء من رمادها. ،تحاول هدمها للبناء عليها ،للحداثة تأويلا  و فهما  

ي و فتنض فيرى بارة أن هناك "من يصنف الحداثة صنفا واحدا   ،ونشير في هذا السياق إلى اختلاف الآراء حول مشروع الحداثة
ها من يز اهضة للنقد السياقي مع ما بينها من تداخل وما يمذلك على أساس أنها جاءت من ،تحتها كل المناهج البنيوية وما بعد البنوية



 

 

 
 

 

 

212 

-مقاربة حوارية  –ر عبد الغني بارة في خطاب الحداثة العربية من منظو  تأملات نقدية  

أن الرأي الثاني  الناقد: يؤكدهذا و  ،داثة واتجاه ما بعد بنوية أو مابعد الحداثةالحاتجاه بنيوي أو  :فروق، وهناك من يقسم الحداثة اتجاهين
النص مكتف بذاته ،فوية تنادي بالنسق المغلقبنية الحداثة، فال، ذلك أنمابعد الحداثة يعبر عن مرحلة مخالفة لمرحلدقة وموضوعيةهو الأكثر 

 ،وهذا راجع إلى استنادها للعقل الأداتي والفلسفة العقلية ،عن أي إحالة خارجية بما في ذلك المؤلف والقارئ وهو من ينتج المعنى بعيدا  
حكام القيمية التي سادت من لليقين الموضوعي بعيدا عن الأ التي ترى الحقيقة/المعنى نتاج العقل المنغلق على نفسه،  كما تسعى البنيوية

علي من على نتائج العلم التجريبي،  أما اتجاهات مابعد الحداثة فت   ةوذلك من خلال علمنة الآليات التي تقارب بها النصوص، متكئ ،قبل
 ؛فلا يمكن الإمساك بها ،متعددة ،مهاجرة ة،شأن القارئ ليكون هو المبدع الحقيقي للنص،  هذا الأخير الذي هو مجموع نصوص متناص

فهم ينادون بإرجاء الدلالة، وفتح باب القراءات المتعددة إلى مالا نهاية، وفي هذا تستند على فلسفة الشك بزعامة نيتشه التي  لكلذ
قرها أمن الأوهام التي  قامت على أساس تقويض العقل الغربي الذي يقف وراء اليقين الموضوعي، هذا ويرى نيتشه أن الحقيقة وهم

هي في العالم  اإنم ،فالحقيقة /المعنى غير موجودة في العقل /الميتافيزيقا كما يدعي فلاسفة العقل ،اللوغوس ليحافظ على بقائه
فما بعد  ،وعليه كانت الحقيقة هي الاعتقاد ،الظاهري/السطح القابل للتأويل اللانهائي المتعدد مع كل قراءة وهو عالم الفوضى والعدمية

الحداثة مرحلة ستنبثق من قلب المرحلة السابقة وحتى تستقيم اتجاها عليها أن تلغي بظهورها ماكان سببا في ميلادها، ليخلص بارة إلى  
ومحاولة  ،للحداثة ومراجعة   كون الحداثة وإن قسمت حداثتين فإنها في الأخير تظل حداثة واحدة، وما مصطلح ما بعد الحداثة إلا نقد  

 ( 22- 21: ص2000تجذيرها وتأكيد حضورها الأبدي )بارة، ل
ارتبط في أصوله الغربية بمشروع الفكر الغربي في الثورة والتمرد على كل سلطة يقينية  ،يمكن القول أن ظهور مصطلح الحداثة ،وعليه

فمن سلطة الكنيسة إلى سجن  ،لسجن وثوقية، تجعل الإنسان حبيس نمط تفكيرها، فالحداثة تعبير عن أزمة الإنسان الغربي من سجن
فالعقل الغربي  ،وبدل الحضور الغياب ،حيث اللانظام واللامعنى واللانهاية واللايقين ؛فسجن العدمية ،ومن ثمسجن العقل ؛العلم التجريبي

ليقين إلى الشك والعدمية يدور في حلقة مفرغة يؤسس لفكر ثم يعلن الثورة عليه بما يناقضه ويعاديه، من العقل إلى اللاعقل، أو من ا
لم يولد من عدم بل جاء ليعبر حقيقة عن أزمة هذا الفرد الغربي الذي قطع  ن،( فمشروع الحداثة إذ 90 -29 :ص2000)بارة، 

 ،والتاريخ فمن سجن لآخر ليرسو على محطة العدمية ،الوجود ،الحقيقة وكينونته، وهو يسعى للكشف عن ذاته ،محطات تاريخية كبيرة
 ؛إذ كشفتوهذا فيما يبدو ما أخفاه الفكر الغربي ،الهدم هو إعادة بناء واتصال غير معلنة مختلف ومغاير،ذلك أنس لوجود ليؤس

يؤسس النقيض من داخله ليعيد بعثه متمما متسلسل فكر متداخل  ،أنهمشاريع الحفر في الأطر المفاهيمية والأصول المعرفية للفكر الغربي
فالفكر  ،وهذا ما يثبته ذلك التداخل فيما بين المناهج النقدية البنيوية والما بعد بنيوية ،حداثة هو المكمل للحداثةلمساره، فمشروع ما بعد 

كما لا يفوتنا هنا الإشارة إلى   ،في سلسلة حلقية لا تنفك عقدها ،الغربي لا يتخطى مرحلة إلا بعد أن يؤسس للبديل المتجاوز لها وهكذا
 المرجعية الدينية التي تأسس عليها الفكر الغربي والتي تشترك فيها الحداثة وما بعد الحداثة.

نجد أن البنيوية هي الوليد الشرعي والمعلم الأول من معالم الحداثة النقدية، فالبنيوية نظرية  ،وإذا ما جئنا لميلاد الحداثة في النقد الغربي
بذاته  امن العلامات قائم انظام -أي اللغة -هاية مكتملة الآليات استندت على اللغة وما خلفته لسانيات دي سوسير، معتبرة إيانقد
بمعجمه الداخلي الذي ينتج الدلالة ويحقق المعنى )بارة،  عن أي مؤثرات خارجية بما في ذلك المؤلف، فهذا النظام مكتف  ا  بعيد

وراء اليقين  في سعيها المبالغة في القول بالنسق المغلق الذي استمدته من الفلسفة العقلية/المثالية(غير إن  91 - 90:ص 2000



 

 

 

 

 

213 

 ط.د.سماح صيد              /           أ.د.نسيمة بغدادي

 

ظهرت المشاريع المابعد بنيوية  إذوعزلها النص عن كل المؤثرات الخارجية بما في ذلك المؤلف والقارئ قاد البنيوية إلى نهايتها؛  ،والموضوعية
ويبدو أن إعلان موت المؤلف الذي نادت به البنيوية كان  .نفتاحه وتمنح السلطة للقارئ في إنتاج الدلالةتحارب النسق المغلق وتدعو إلى ا

" البنيوية إذ بتحديد مهام القارئ كونه ، وهو الشعار الذي حملته نظرية القراءة والتلقي، التي يعتبرها بارة الأقرب إلى يلاد القارئبممبشرا  
( وهذا يؤكد ما ذهبنا له 609ص :2000 ،ني أن النص هو الذي يحدد الطريقة التي سيؤول بها، )بارةفهذا يع ،يولد من داخل النص

فتوالت المناهج النقدية على  ،كبيرة    تاريخية   أشواطا   قاطعا   هذا الفكربهذه الطريقة تأسس مناهج ونظريات العقل الغربي،فسابقا في تداخل 
إلى ما يكمله ويبقى مشروع الحداثة بمناهجه البنيوية والمابعد  هأسس المنهج السابق ويتجاوز  يستمد بعض امتدادا   ،أنقاض بعضها البعض

تتجاوز الزمن  ،(فالحداثة تأسيسا على ما تم بسطه691 : ص6990بنيوية والقول ليورجين هبرماس " مشروعا لم يكتمل") بروكر،
ح في الغد لا حداثة ونقيض الحداثة ليس القدم، ولكنه السكونية لا تقدم "وكل ما هو حداثة اليوم أو أمس لن يصبهي ف ،وتتخطاه

حسب هيبف، (66ص :6921 ،اللاواعية، والحداثة حينئذ هي الفعل الواعي أخذا بالجوهري الثابت وتبديلا للمتغير المتحول" ) الغذامي
كما أنها الفعل   ،فكل تمرد أو ثورة حداثة ،العشرين فلا ترتبط بعصر النهضة ولا بالقرن، ولا تعبر عن عصر بعينه تتجاوز الزمنهذا الطرح 

حتى يتلاءم  ،والذي يقبل التحول عما هو عليه ،لتغييرليأخذ بها ويغير ما هو بحاجة  اإنم ،الواعي الذي لا يغير ثوابته أسسه وأصوله
 .والراهن والتطور الحاصل

 جدلية التراث والحداثة في خطابنا النقدي العربي المعاصر: .9
وهل يهدد أحدهما وجود ؟ عن الحداثة من استحضار التراث كمقابل ضدي للحداثة والعكس، فما العلاقة الرابطة بينهما يخلو حديث   لا

 أليست الحداثة امتدادا  للتراث؟ أم أنها المشروع البديل عنه؟الآخر؟ 
وإن  ،بالتجديد والتغير في ثقافتنا العربية المطالبةضوية نهالركات الحن وجدت بعض مبرراتها في إو ندرك جميعا أن الحداثة العربية،      

غير أنها في خطابنا النقدي لم تكن وليدة هذه المشكلات النهضوية ولا أحداثنا التاريخية ولا  ،تهيأت لها بعض أسباب الظهور والانبثاق
أن هذه  ، فقد كشفالحداثة في خطابنا النقدي العربي المعاصرفي قراءته مشاريع وهذا ما أثبته عبد الغني بارة الثقافية،  وأنساقناأطرنا 

العربية، ولو  التربةوهي ذات مرجعيات مستعارة غربية غريبة عن  ،هي مجرد محاكاة للحداثة الغربيةا إنم ،المشاريع لم تكن بنت البيئة العربية
هذه  افلماذا هذه الدعوة إلى القطيعة مع  التراث؟ لماذا تبدو  ،لم تكن كذلك وكانت بنت بيئتنا وثقافتنا ومشكلاتنا النهضوية والحضارية

 لغاز؟ المشاريع غريبة عن ثقافتنا وفكرنا العربي؟ لماذا وسمت بالغموض والإ
بصعوبة الولوج إلى  "الهرمينوطيقا والفلسفة"نشير إلى إقرار بارة في مؤلفه خوض غمار البحث ومحاولة تقديم إجابات لهذه الأسئلة، قبل 

أدونيس وأبو ديب الولوج إلى عالم  فهل استطاع، حيث تتشابك الأنظمة المعرفية للعقل العربي ؛لم التراث، ومساءلة مشاريعه وأنساقهعا
 وتصدعاته؟ شقوقهالبحث في ؟وهل يتطلب مشروع الحداثة نقض نص التراث و التراث
 أدونيس ونقد الخطاب الديني الإسلامي والتراث العربي:. 1.1

الثابت النقدي الضخم:في مشروعه  الإسلامي، من أهم نقاد العقل العربي وهو واحد   ،حداثيا   ومفكرا   شاعرا   ونيس بكونه ناقدا  رف أدع  
هي الدعوة للتحرر من كل سلطة بما في ذلك اللغة، ، وكلها تصب في بؤرة واحدة،وكلام البدايات وغيرها ،نهايات القرنل فاتحةو ،والمتحول

يرى أدونيس أن هاجس التراث ليس . هذا و التي تقيد الفكر والإبداع /التراثسعيا  إلى الحداثة عبر الثورة على الأصول ، الدين، المجتمع



 

 

 
 

 

 

214 

-مقاربة حوارية  –ر عبد الغني بارة في خطاب الحداثة العربية من منظو  تأملات نقدية  

الأصول" ومع "ب هو موضوع قديم ظهر مع انفتاح العرب على الآخر في العصر الأموي، وسميت مسألة التراث آنذاك  إنمامستحدثا، 
الدراسات  إنإلى القول  أدونيس ويذهب ،وضوع، ليكون أكثر شد ة وتعقيدا  المب والغرب، أعيد فتح الصدام الحضاري الجديد بين العر 

حول الأصول تعييد تكرار ما كتب عن الموضوع سابقا، دون أن تطرح أسئلتها الجديدة الخاصة بها، فلا نجد دراسة تتساءل حول 
أم دينية لغوية؟ ما طبيعة هذا الفكر؟ وإذا الأسلاف  دينية؟تسأل الأصول نفسها، ليتساءل أدونيس ماهي هذه الأصول أهي  والأصول أ

سئلتنا قرؤوا هذه الأصول بطرقهم الخاصة، فلماذا نتبنى نحن قراءاتهم أو لماذا لا نقرأ نحن هذه الأصول قراءتنا، وفقا لأفقنا الراهن ونطرح أ
الأصيل، الدخيل، ويضيف متسائلا، بأي معيار نضيف لهذا  ،اللغة، الوحي، البنوة، الشعر، ولشريعة، الذات، الآخرالجديدة، حول 

الأصل أصولا تابعة مصاحبة للأصول الأولى، ليست إلا قراءات تأويلات، تلك التي تلت عصر النبوة وبأي معيار نمزجها ونوحدها 
قيمة الليستجيب هذا المستوى لمشكلاتنا المختلفة وعصرنا المختلف وما  ؟في تأويلنا الأصول لنسميها تراثا، لماذا لا نحدد مستوى آخر

على الرأي ليؤكد السلطة للنص لا  :ة للقراءة الفقهية القديمة للنص الديني؟ ويرى بأن الثقافة العربية السائدة اليوم هي ثقافة الفقهاءيالمعرف
ومن  ؛هيمن على الوعي العربي وعلى الحياة العربيةي معرفيومنهج ونظام ص، من حيث هو مصدر ضرورة تحليل الدين، النبوة، الوحي، الن

الذي  ،للأصلحيث علاقته بالوجود والحقيقة، وعلاقته بالحياة والإنسان، وعدم تحليله إنما هو اهمال لمادة الفكر الأولى في المجتمع العربي
لذي لا يفكر في أصله لا قيمة له، ويرى أن الفكر العربي يبدأ حين يبدأ المفكر العربي يفكر والفكر ا، تقوم عليه الثقافة والهوية العربية

:ص 6929)أدونيس، واجتماعيا، وسياسيا ، وجسدياوفكريا ا،فيما لم يفكر فيه، في ذلك المكبوت التاريخي، أو ذلك المتعالي ديني
أبان عن عجز الدراسات التي طرقت موضوع التراث/الأصول  ( من منطلق هذا الوضع الذي تحدث عنه أدونيس والذي 696-691

، بل ليس شيئا مقدسا متعالياعن تقديم قراءة مغايرة للموضوع، يحدد نقده ورؤيته لهذه الأصول، فكل هذه التساؤلات تؤكد بأن التراث 
ارئ، وحتى اللغة التي يدعو للتمرد عيها وعلى لابد من مساءلة هذه الأصول بما في ذلك نص الوحي/الشريعة، بما يتوافق والراهن وأفق الق

ر قواعدها، التي فيما يرى لم تستحدث ومازالت قيدا يحد من حرية الفكر العربي وقراءاته. كما يشير إلى القراءات التفسيرية التي تلت ظهو 
في ويؤكد يدعو لتحليله ومساءلته، و . يعتبر تراثا النص المقدس والتي توحدت معه ووسمت بالقداسة وهنا يثبت أدونيس أن نص الوحي

، الفقهية القديمة للنص الديني ات، وفي ذلك ينفي أي قيمة للقراءوالراهنعلى ضرورة استحداث قراءات جديدة تتوافق ذات السياق 
  .ولا تصلح لزمننا، ولا تلبي حاجياتنا ولا تستجيب لمشكلاتنا بالماضيا ترتبط أنهذلك 

فالحداثة خصيصة كامنة في بنيتها ذاتها لا في زمنية الشيء آنيا   من وهم الزمنية الذي الصق بالحداثة،أدونيس  وفي تعريفه الحداثة انطلق
ذلك أن الحداثة فيما يرى تكمن في النص في حد ذاته وليس في زمانيته ويمثل لذلك بأشعار امرئ القيس التي قد تكون ، كان أم ماضيا

 ، فهو أي التراث ليس شيئا ماض تم  راوتحوي اعن التراث بل حوار  وانفصالا اليست انقطاعثة يرى أن الحداو أكثر حداثة من شوقي. 
 ،يجب الانفصال عنه، فالحداثة إضاءة للماضي وتفاعل معه، وهي حدث يستمد من أفكار الماضي وتجارب السابقين؛ بحيث وانقضى 
وهذا ( 602 -649:ص2000أن الاختلاف ميزة الإبداع )بارة،  ذلك ،طابقة مع التراث بل التفرد والاختلافلمل لا يدعووهو هنا 

يشكلون بؤرة  ويرى بأنهمالمعري...، المتنبي ،أبو نواس، النفري أبو تمام،بن عربي، امرؤ القيس، ما أكده في حديثه عن تجارب السابقين " ا
هذا الاختلاف هو الذي يعطي لحركية الابداع  ،في حضورنا الإبداعي وهو يتحاور معهم لكن لا يكتب على طريقتهم بل مختلف عنهم

اتصال  إذن،فالحداثة (   641: ص6929أدونيس، بداعا متواصلا)إوغناها وتنوعها، وهو الذي يجعل من الخصوصية الثقافية  تألقها



 

 

 

 

 

215 

 ط.د.سماح صيد              /           أ.د.نسيمة بغدادي

 

ارتبط بمرحلة معينة من مساره النقدي، عند أدونيس قد أن هذا المفهوم للحداثة فيما يرى بارة  والمؤكدبالتراث/الماضي لا انفصال عنه، 
حيث  ؛وهذا ما حمله مشروعه الثابت والمتحول ،فربطها بالزمنية والتاريخية، حداثةلل المفهومعن هذا  يتراجعحيث نجده في مرحلة تالية 

وتقويضه على اعتبار أنه يبدي صراحة تنكره للتراث ونص الوحي الذي وسمه بالثبات والجمود وعليه يدعو إلى مجاوزته بل وإلى هدمه 
لذا فتجاوزه حق مشروع حسب طرح أدونيس، خاصة وهو يتسم بالثبات والجمود "  ،مرحلة مضت وانقضت ولم تعد تتناسب والراهن

ى وهو فيما ير  ،باعتباره سلطة معرفية متعالية ،فالثابت هو الفكر الذي يقول بالمعنى الواحد وذلك قرين النص/الوحي الذي وسمه بالثبات
لذا عرف المتحول بأنه قراءة النص وتأويله بما يتوافق والواقع وفي ذلك يعتمد على العقل لا النقل على أن الثبات فيما  ،يعتمد على النقل

دائما، هذا ويرى عبد الغني بارة أن أدونيس في مشروعه هذا يبحث عن  متحولايرى أدونيس ليس ثابتا دائما والمتحول كذلك ليس 
الذي يعتمد  وحي(فالنص الديني /ال 026ص :2002)بارة، للتطور الزمني،عقلي منفتح على التاريخ ومساير و موضوعي  تحقيق تأويل

 ،أما المتحول فهو القراءات التفسيرية والتأويلية العقلية للقرآن التي تتناسب والواقع ،على النقل يعتبر في رأي أدونيس ثابتا وسلطة متعالية
كما أن   ، هذه الأحوال والظروف، على أن سمة الثبات التي وسم بها النص لا تنفي أن يكون عرضة للتحول والتغيروعليه فهي تتغير بتغير

فهو ، ونظام جديديدة لرؤيا جد تأسيساكان الإسلام " يقول ؛ حيثالمتحول /القراءات التأويلية يمكن أن تكون ثابتة قارة بحسب أدونيس
هو الأصل الذي يعرف به، وفي ضوئه كل شيء كان قبله، وكل الإسلام لى ما بعده، ...فإلى ما قبله، لكنه ثبات بالقياس إتحول بالنسبة 

 ،ساسية في التراث العربي بعامةن القضية الأإول المحدث، فحا كان الأصل هو الثابت القديم وما يجيء هو المتإذشيء يجيء بدءا منه، و 
(  90:  ص 6914)أدونيس، هل الابتداعأهل الاتباع و أصراع بين لو طبيعة اأرؤيا الثبات ورؤيا التحول، هي فهم طبيعة العلاقة بين 

أصبح ثابتا ، والقراءات التفسيرية وما جاء بعده متحولا  غير أنها بهالة القداسة التي أحيطت بها  فالوحي إذن،متحول في ظهوره غير أنه
 المتحول ثابتا؟من الثابت متحولا و من تجعل أن  الحداثيةالإبداعية القراءة بإمكان فهل باتت ثابتة مثله. 

وهو في ذلك يسعى إلى خلخلة وتقويض التراث والنص القرآني والتشكيك في  ،من منطلق هذه الثنائية يقدم أدونيس قراءته للعقل العربي
والسلطة السياسية، وهما ما جعله يوسم  للمعطى الدينيواقع في التناقض وخاضع -فيما يحسب أدونيس -وحدته، ذلك أن العقل العربي 

يتسلح أدونيس بالفكر الغربي  ،داعيا ممثلا في الشعر الجاهليإبوفي قراءته العقل العربي نصا دينيا أو نصا  ،بالثبات ولا يحقق حداثته
عليه العلم التجريبي وهو  أالقياس وهذا ما اتكمرجعية له، مرجعية متعددة متنوعة ومتعارضة هجينة، فالحقيقة نلمسها من خلال التجربة و 

ليكون نيتشه أكثر المفكرين الغرب حضورا  وهم الحقيقة،الشيء نفسه الذي وصل إليه نيتشه، عندما اتهم الفلسفة العقلية بارتكازها على 
وم نيتشه للحقيقة باعتبارها خاصة مفه ،رجع صدى للفكر التفكيكي بدأ من نيتشه وصولا إلى دريدا ،فمشروعه كانفي خطاب أدونيس

إذن، هي المرجعية المستعارة التي ( هذه  696- 690 :ص2000لا متناهية والحقيقة الوحيدة هي حقيقة تجاوز الذات لذاتها )بارة، 
الذي   ،لجاهليالشعر ا/التراث البشري أو محاولة لتجاوز ذاته وقبلها تجاوز تراثه سواء الخطاب الديني  في تأسس عليها الفكر الأدونيسي

هذا ويرى أدونيس  أن ، المبنى والمعنىبداع يكسر هذا النمط الإبداعي في إكان ولا يزال يحافظ على وجوده رغم ما حققه المجددون من 
هو الذي جعل العقل العربي في نظر أدونيس عاجزا أمام نظرة التقديس هذه عن تحقيق حداثته وتجاوز  نص الوحيالارتباط بالتراث/ 

 .ليتجاوزه محققا بذلك حداثتهأثر دريدا في نقضه العقل الغربي ومناهضته التراث أدونيس يقتفي  وعليه،، ذاته



 

 

 
 

 

 

216 

-مقاربة حوارية  –ر عبد الغني بارة في خطاب الحداثة العربية من منظو  تأملات نقدية  

ذات الرؤية التقليدية نفوره من الماضي والثقافة السائدة لم يدرك العلاقة الجدلية بين الماضي والحاضر؛ إذ يبدي أدونيس  و أنويبد ،هذا
وجه وبالتالي الوقوف في  ،ويرى أنها من ولدت مشكلة التراث وذلك بتوظيفه خدمة لمصالحهابداع،الإ للتراث والتي تتبنى الاتباع وترفض

لتراث بما في اوعليه يجب أن نعيد النظر  ،كل تغيير تسعى إليه الثقافة الطليعية التي تهدف للتحرر والانعتاقالتقدم والإبداع، وفي وجه  
ير كيفية النظر والفهم التي وجهت الفكر العربي وما تزال يالأبنية التقليدية للذهن العربي، وتغ وهدميتوافق والراهن في تعدده واختلافه 

للحاضر، بقدر ما تهدف إلى هدم التراث نفسه  إخصاباتوجهه. ودراسة التراث حسب أبو زيد في مثل حالة أدونيس لا تعني 
وهو القائل :"إذا كان (  292- 296 :صـ2000}التراث/الثقافة السائدة{ ولكن بنفس سلاحه، أي بآلة من داخله. )أبو زيد، 

يجب أن يكون بآلة من داخله، التغير يفترض هدما للبنية القديمة التقليدية، فإن الهدم لا يجوز أن يكون بآلة من خارج التراث العربي، وإنما 
ن الحقيقة ليست في الذهن، بل في أوفي هذا الهدم يجب التأكيد إن هدم الأصل يجب أن يمارس بالأصل ذاته، ويعني تجاوزه بأدواته ذاتها، 

ن يكون مع التحول: مع أالعربي بالتراث، فيجب المفكر عن ارتباط  أمالى تغيير العالم، إالتجربة، والتجربة الحقيقية هي ما تؤدي عمليا 
بأن ضاءة المستقبل، إنما قيمتها في كونها تحتزن طاقة على إا ماض، أنهفاقه، لكن هذه العناصر لا قيمة لها من حيث آولى و عناصره الأ

لثقافي ان يتم بشكل لا يتيح لهذا الماضي أو تجاوز الماضي يجب أن التحول ويفترض هذا الارتباط وعيا أساسيا بأتكون جزءا منه، 
و لا أن يكون جذريا كاملا، أما إبداع كل عمل خلاق مغير، إكل -ن تجاوز إو يستخدمه، ولهذا فأن يدجنه أو الاجتماعي أالسياسي و 

 هل مارس أدونيس الهدم فعلا بآليات من داخل التراث؟ لكن السؤال الذي يطرح نفسه هنا (  94-99:  ص 6914أدونيس، يكون)
ه بإجراءات لا تتناسب ؤ ويقر  ،أين له هذا الهدم بآلة من داخله؟ وهو في حقيقة الأمر يهدمه بآلة غربية غريبة عنهمن ليكون جواب سؤالنا 

بل يعامل النص القرآني وهو نص على غير مثال سابق معاملة أي نص  ،وخصوصيته وقدسيته ليقوله ما لم يقله حتى يتناسب والراهن
لكن يجب أن يقوم على  ،دعوته إلى تغيير كيفية النظر والفهم أمر مستحب بل ومطلوبأن  ،معبشري مدنس ناقص وهذا ما لا يصح

تباع أسس سليمة ويقف على خصوصيات النص والوعي والاستيعاب. كما أن الثقافة السائدة التي ربطها بالماضي والتي تقوم على الإ
حيث يرى أدونيس "أن الثورة التي يدعو لها لا تعني هدم  المصاحبة له؛ التالية للنص الأصلييلنا إلى القراءات التفسيرية تحبدل الإبداع قد 

النص الأول النص القرآني كأصل، ذلك أن مشكل الحداثة ليست النص الأول بل النصوص الثواني أو التفسيرات/تأويلات للنص الأصل 
هذه فلتأويلات التي حصرت في تأويل واحد، ا هحيث كل مدخل للقرآن هو مدخل من خلالها بل أصبح فيما يرى أدونيس تابعا لهذ؛

التفاسير/التأويلات تخضع فيما يرى لضوابط اتفق عليها علماء الشريعة الإسلامية، أصبحت بمثابة قيد يحد من حرية الخطاب الحداثي  
 وهذه فيما يرى الكثير من الن قاد حج ته بعدما قوبلت أفكاره بالرفض والصد .(601ص :2000)بارة، 

أسس أدونيس نموذجه التأويلي الذي يقوم على أولية العقل على النص/الوحي، بعدما كانت أولية النص هي التي  ن،ذهكذا إ
والتاريخ من حيث  ،تحكم العلاقة بين الإنسان والوحي، حيث يركز أدونيس على علاقة النص بالتاريخ على اعتبار النص اكتمل وانتهى

يظل منفتحا، لذا تسعى عملية التأويل إلى قراءة النص في سياقه التاريخي المعاصر، وفي ذلك إزالة  هو وقائع لا يكتمل ولا ينتهي، وإنما
ارض للتعارض فيما بين الوحي والتاريخ، فالقراءة التأويلية هي قراءة نص الوحي بشكل يتوافق وحركة التاريخ، واستنتاج المعاني التي لا تتع

النص من خصائصه، وتجعله ملكا للذات وللتاريخ؛ إذ النص مهما ارتحل في الصيرورة  مع العقل، لكن هذا لا يعني أنها تحرم
فهو نص جامع متعدد المعاني والدلالات لا تدركه  ،التاريخية/الزمنية يبقى محافظا على خصوصيته وكينونته التي تكفل له الاستمرارية والبقاء



 

 

 

 

 

217 

 ط.د.سماح صيد              /           أ.د.نسيمة بغدادي

 

ي يرى أن نص الوحي شيء ثابت غيبي لا علاقة له بالزمن أما التاريخ فينتج دونيس الذأالتأويلات ولا تحيط به فهما/تأويلا، خلاف 
إذا كان أدونيس لا إلا باستمرار أشياء مغايرة، هذا ويرى بارة أن الصيرورة شهادة على ديمومة النص وقصور القراءة وليس العكس، اللهم 

ين القراءة التاريخانية التي تدعو إلى تفعيل النصوص في السياق التاريخي يميز بين القراءة التاريخية التي تحاصر الماضي وتدعي امتلاكه، وب
الراهن، أي فهمها وتأويلها بما يتناسب والظروف الحالية، ولا يتم ذلك إلا بإعادة طرح سؤال النص في التاريخ فهما وتأويلا، لا إزاحة 

(  029 022 :ص 2002 ،جد إلا نص التأويل الجديد )بارةوابعادا بدعوى أن الزمن مضى وانقضى فأزيح النص القديم ولم يعد يو 
فالنصوص الثواني نصوص التفاسير والتأويلات لا يمكن بحال أن تحل محل النص الأصلي، وهو باق خالد وهذا سر اعجازه، كما أن 

غاء إلفهي لا تسعى إلى  ،لعكسويلية الإبداعية من شأنها أن تحيي النصوص وتحافظ عليها فلا تكون نصوصا موات وليس اأالقراءات الت
 النصوص ليحل محلها نص التأويل الذي هو مجرد فهم ما من فهوم متعددة وقراءة من قراءات لانهائية.

وفي ذلك طرح للتغير والتعديل بما  ثابت، هذه القراءة التأويلية التي قال بها أدونيس دعوة إلى مغايرة وتجاوز النص القرآني بما هو أصل
هذا كله في سبيل تحقيق لانهائية المعنى على طريقة التفكيكيين بما هي فوضى وعدمية، وتسترا بحجة  ،راهن وأفق القارئ/المؤوليتوافق وال

حيث يغيب النص الأصل وتحل هذه التأويلات  ؛ودعا إلى تعددية التأويلات ،انفتاح النص القرآني جعل أدونيس من القراءة إساءة قراءة
وبذلك يكون  ،شر الشك والحيرة بتعدد الحقائقنتفتشيع الفوضى ويختلط المقدس بالمدنس وتغيب الحقيقة واليقين وياللامتناهية مكانه، 

ن هذا المنحى الذي يتجه أذلك  ،بر مغالطة وقع فيها أدونيسأكفقه الخاص، وهذه لأ الكل قارئ يفسره وفق االنص القرآني نص متاح
لأنه نص تشريعي فيه  ،يكون مناسبا للنص الإبداعي، غير أنه لا ينطبق ولا يليق بالنص القرآنينحو اللاتناهي والتناقض والاختلاف قد 

هذا ويرى عبد الغني بارة أن هذا البحث عن اللامتناهي هو  ،من الأحكام ما يجعله غير قابل للتأويلات التي تخضع لها باقي النصوص
وهي مماثلة لدعوة بارت لخطاب الشهوة المتناهية التي حملتها لغة الجسد، وفي   ،معنىتجسيد لشهوة إرادة القوة التي لا تختزل في منهج أو 

- 601 :ص2000كل هذا يسعى أدونيس لتحقيق شرعية لمشروعه الحداثي بأن يصل إلى اللامنهج الذي يستند إلى اللامعنى  )بارة، 
602 .) 

لتراث/الماضي كسلطة تحمل الوصاية والتقديس، وبهذا ، أسس أدونيس مشروعه الحداثي الذي أعلن القطيعة مع انهكذا إذ
أصبحت الحداثة عنده قرينة لتجاوز التراث الرسمي، الذي هو قرين النقص أو الغياب، إما بالنقل عن غيره التراث الغربي لا محالة، أو 

نهائية الاجتهاد مما يسمح بالاجتهاد والإبداع الابتكار والإبداع خارج دائرة التراث الرسمي بما يناسب لا نهائية المعرفة التي تفترض لا 
(وفي كل هذا يسعى أدونيس إلى تقويض وهدم الثقافة العربية على منوال ما فعله الغرب، كما يرى في 604ص :2062 ،مداقين)

والأعراف وهذا ربما  ،ةالقبيل ،اللغة ،داع لا تحده حدود وهو يسعى للتحرر من كل سلطة وكل مرجعية بما في ذلك الدينإبالحداثة مشروع 
ما جعله يرى في أبي نواس شاعر الحداثة في العصر العباسي بخرقه لكل محرم، دينيا واجتماعيا، والأمر ذاته ينطبق على أبو تمام، الذي 

فأدونيس اخترق قواعد اللغة بتأسيسه منهج الغموض، فالتمرد والثورة على كل ما هو مألوف وسائد هو شعار الحداثة وأساس قيامها. 
 فيما يرى بارة يسعى إلى خلخلة بنية العقل العربي الماضوي، بل ويشكك في الأسس التي انبنى عليها. 

يمكن القول إن أدونيس في قراءته التراث ونقده العقل العربي لم يكن يسعى للتجديد كما فعل الغرب، كما أنه لم  ،تأسيسا على ما سبق
لانفصال عنه وقراءته وفهمه، فهو يدين كل ارتباط به، وعليه كان همه الوحيد فيما يبدو هو هدم يطمح لإعادة الاتصال بالتراث بعد ا



 

 

 
 

 

 

218 

-مقاربة حوارية  –ر عبد الغني بارة في خطاب الحداثة العربية من منظو  تأملات نقدية  

فلا يختلف موقف أدونيس الشاعر من التراث عن موقفه منه كمفكر وبما  ،بنية هذا العقل وعناصر الثبات فيه، فالتراث ماض تم وانقضى
كل سابق. والاتصال الحقيقي هو اتصال الانفصال لن التجديد في نظره هو نفي أنه يرفض الثقافة السائدة والجمهور الخاضع لها يكو 

لة الفهم و ه محاإنويتسق ذلك مع موقف الشاعر من التراث،  ،وهو العلامة الأولى للجدة الشعرية فيتحد الرفض عنده بالجدة وبالأصالة
ابداع  هبداع في تصور لتراث لا ينقل بل يخلق، وعليه يكون الإصنعه، انفالتراث بحسب أدونيس هو ما  ،من أجل الرفض والتجاوز والتحرر

ه يعني الاختلاف والمغايرة، فالتراث موجود، لكنه موجود لكي نرفضه، إنمن عدم، إنه لا يرتبط بماض أو تراث بل يخلق تراثه الخاص، 
 (291- 299 :ص2000)أبو زيد،  .ونتجاوزه ونثور عليه
لثقافة أن تتجدد ما لم يقف العقل على مسافة من نفسه، وما لم يحصل له وعي مغاير بذاته، فيرتد على نه لا يمكن لأوبهذا يمكن القول 

عادها ويرجع إلى نفسه بعد صيرورته ومغايرته. وإذ ذاك تتم مساءلة الأصول وإعادة قراءتها أبتراثه وتاريخه من خلال راهنيته بكل شروطه و 
؛ ئها، لا يعني ذلك أن عملية المغايرة تحصل في العقل بمعزل عن نظره في الأصل، ذلك لأن العقلعلى نحو يؤدي إلى إعادة اكتشافها وبنا

النص، إنما يتأمل تراثه وتاريخه، ومغايرته لنفسه إنما تعني في الوقت نفسه إعادة اكتشاف للأصل وإعادة بناء  أينظر في الأصل ويقر  إذ
( فهل تم لأدونيس هذا الاكتشاف للأصل والذات؟ أم أنه التيه 60-61 : صـ2001للذات، فالتجديد هو إعادة بناء)حرب، 

وأمن كما آمن الفكر الغربي دوما أن  تبعية ومحاكاة لهم،سلك أدونيس مسلك الغرب  ،نذإهكذا . الغربيوالضياع حاله حال الشريد 
والعدمية والشك يملأ  ،والصورة تنتشر وتسيطر ،أن هذا الإيمان خائب المسعى لأن الآلة تدمر غيرنسان هو صانع تاريخه وعالمه، الإ
 اء.رجالأ

 :أبو ديب قراءة بنيوية للتراث الشعري الجاهلي لكما.2.9
أبو ديب من أبرز النقاد المعاصرين الذين اهتموا بنقل المناهج الغربية إلى  ويعد كثيرا عما تم بسطه مع أدونيس،موقف أبو ديب  لا يختلف 

هذا ويتخذ أبو ديب موقف أدونيس ورغبته في التحرر والانعتاق  كالنبوية.  بدراسة الشعر الجاهلي بالمناهج الحداثية كما عني،  البيئة العربية
من كل سلطة وكل ما من شأنه أن يقيد هذه  الحرية ويحدها، فالحداثة تحاول أن تحرر نفسها من كل قيد وكل متراس يقف أمام 

انطلاقا من هذا المفهوم  ،في الزمن لكنه وعي ضدي للزمن ووعي ضدي للذات في الزمناندفاعها، فهي بحسب أبي ديب وعي الذات 
يرى بارة أن الحداثة مشروع لم يتأسس بعد، لأن الذات كلما بدت واعية لتأسيس مشروعها، كلما انقلب الوعي إلى وعي ضدي، فتتمرد 

 ،لمستقبل إذا تمرد على الماضي وأسس عليه ما يتجاوزه لإلاالذات عن نفسها، لذا فهي مرتبطة بالماضي لأن الحاضر لا يستقيم له وجود 
ا حمى الانفتاح.  هذا القلق، وهذه الرغبة إنهحيث يغيب المعنى ويبقى الغموض، فالحداثة بحسب أبو ديب قلق دائم  ؛فن السؤالن هي إذ

(فأي صيغة حملها هذا التمرد على 691 -690ص : 2000في البحث الدائم عن البديل هو الذي يمنح للحداثة صفة الديمومة")بارة، 
 مع حمى الانفتاح هذه؟ في تأسيسه حداثتهأي أبو ديب؟ وكيف سيتعامل الماضي في ر 

يعرف أبو ديب الحداثة بقوله انقطاع معرفي عن مصادر التراث المعرفية، فالحداثة انقطاع عن التراث. أما لما تعلق الأمر بالانفصال عن 
تسليم  هووطية، ويرى بارة أن ما توحي به هذه العبارة، حداثة الآخر/الغرب فقال تحاول الانفصام عنه، والانبتات من عروقه الأخطب

(وهنا تكمن مأساة نقاد الحداثة  206، ص 2000تبني أفكاره ومقولاته )عبد الغني بارة، و والارتماء في أحضانه،  للآخربضرورة التبعية 
فهو ذو مرجعية جامدة متخلفة، في الوقت  ،بهالذين لا يجدون حرجا في الانقطاع عن التراث ويدعون لهدمه ويدينون الارتباط والاتصال 



 

 

 

 

 

219 

 ط.د.سماح صيد              /           أ.د.نسيمة بغدادي

 

كما أن هذه المبررات الواهية التي حملها حلم ،  الذي لا يستطيعون التملص من الغرب وبالتالي يعلنون الولاء له والتبعية استسلاما ورضوخا
م أداة طيعة في أيدينا أمر لا وتكون بذلك مناهجه ،أبو ديب في تأسيس حداثة عربية على منوال ما فعل الغرب نتخير لها النصوص

وهو فيما نرى ما سبب هوة شاسعة بين المضطربة.  مر هذه المناهج فما مبرر هذه القراءات الغامضةأولو صح من الصحة، أساس له 
 هم. ئ  قاد وبين قراهؤلاء الن  
وهو يتوجب في رأيهم القطيعة مع  ،بممثلا في أدونيس وأبو ديب مشروعا تابعا طيعا للغر  الحداثة العربية؛ كان مشروع نهكذا إذ

وهذا ما أكد عليه أبو ديب حين اهتم برصد أهم الأسس التي انبنت عليها الحداثة الغربية، متخذا إياها أساسا  ،التراث/التاريخ/الذات
لسياسية مدار النشاط لمشروعه، في الوقت الذي يرفض مصادر التراث }اللغة المؤسساتية، الفكر الديني، الله مركز الوجود، السلطة ا

ي الفني، الفن محاكاة للعالم الخارجي{ ويقبل بالمصادر الغربية اللغة البكر، الفكر العلماني، الإنسان مركز الوجود ...وهو في هذا يلتق
الماضي، ثم هم  ومشروع أدونيس في تبنيهما الحداثة الغربية وينطلق من نفس رؤية أدونيس أي الثورة على من قال بأن الحداثة انفصال عن

 ( 692 - 691 :2000فيما بعد بضرب هذا التراث من داخله، في محاولة لجعل القارئ يشكك فيه )بارة، 
التمرد على المصادر المعرفية بوصفها معوقات و هذا ويبدو أن مشروع أبو ديب لم يقتصر على الأخذ من مصادر الحداثة الغربية 

، ذلك أن  والراهن وتطوراتهفأبو ديب يرى بضرورة تفجير لغة بكر لم تولد من قبل، لغة تتناسب لانطلاق الحداثة، بل امتد إلى اللغة، 
توليد لغة جديدة غير مستعملة من هي وهي لذلك فاقدة للحياة، لتكون وظيفة الحداثة  ؛اللغة الموروثة حسب أبي ديب لغة سلطة وتعالي

بو ديب بالغموض، الذي هو وليد هذا الخرق والكسر لنظام اللغة العربية مت لغة أتسوعلى هذا الأساس ا ،قبل تتلاءم والحداثة
ومنه تكون أكثر  ،لامتناهية لتعددية الدلالات والمعاني ،ليمنح إمكاناتخلق نظامه الخاص الذي لا يتقيد بأي قاعدةفقد وقواعدها، 

،غير أن هذا الانفتاح فيما يرى بارة أوقع أبو ديب في الاحتمالاتوأكثر مرونة لتعدد قراءاتها إلى مالانهاية من  ،قابلية للاختراق والتجاوز
يحاول أن يبرر موقفه من  وهو بهذافجعله يخالف منطلقاته وانتمائه البنيوي الذي أعلنه منهجا له في قراءته الشعر الجاهلي. التناقض، 

نص قديم أما الحداثة فهي ظاهرة  المتعالي يعتقد أن النص الدينيذ ؛إلمجموعة من المناهج المتباينة، ويحاول التمرد على النص الديني هإدراج
 (202 -206ص، 2000يقوم على الاختلاف والتناقض داخل أنساقه )بارة،  فنص الحداثةاللاقداسة، نقيض الانسجام، 

أن الحداثة بمفهوم أدونيس وأبو ديب، هي هدم وتفكيك لبنية العقل العربي ومهاجمة لمصادر معرفته وهدم ، هكذا بات واضحا
حيائه أو البناء إفهي محاولة لتفكيك الخطاب التراثي بمرجعيات غريبة عنه همها طمس معالمه لا -اللغةو الدين -صوله ومرتكزاته لأ

، معياري )بروكرى تكريس وظائف التراث لتعيش الحداثة على التمرد على كل ماهو عليه.هكذا كانت الحداثة عند هؤلاء " ثورة عل
 ( 202: ص6990

ت هذا ويرى بارة أن قراءة التراث لا تعني أن نرتحل إليه ونترك ديارنا، بعده سلطة أمرة أو يتحول في أيدينا إلى وسيلة لتبرير المنطلقا
قبل الانفتاح على أية معطيات جديدة، ولعل هذا ما يفترض  اال التواصل معه أساسوالإجراءات المنهجية، فالتراث يفرض على الأجي

وعليه يتعين  ،علينا والقول لبارة أن نميز بين سلطة التراث وفعاليته، بين أن نعيد تأويله مشاركة وتفعيلا، وبين أن نزعم امتلاكه قهرا وقسرا
بصعوبة ولوج عالم التراث كما سبق وأشرنا قر بارة  يهذا و  .لا تزيد التراث إلا موتاعلى أي قراءة للتراث أن تتجرد من سلطة الجاهز التي 

 ،حيث تتشابك الأنظمة المعرفية للعقل العربي، خاصة جانب اللاشعوري المسكوت عنه والذي قد يمثل غيابا ؛ومساءلة مشاريعه وأنساقه



 

 

 
 

 

 

220 

-مقاربة حوارية  –ر عبد الغني بارة في خطاب الحداثة العربية من منظو  تأملات نقدية  

قيق استعادة لهذا النص، وتقليص تلك المسافة التي تفصلنا عنه، فيجب مما يتوجب التعامل معه بطرق منهجية نقدية معاصرة من شأنها تح
لهذا  اعميق اوبعيدا عن التصنيفات حتى نحقق قراءة موضوعية وفهم ،علينا إذا ممارسة عملية الفهم والتأويل بعيدا عن التضخيم والتقديس

-062:ص 2002ه بعد إدراكه وفهمه واستيعابه )بارة، النص بعيدا عن أي تبعية أو ارتهان، فيجب أن ننفصل عنه لنحقق الاتصال ب
 060 ) 

فالانفصال الذي يجب القيام به هو "انفصال رمزي لا معاداته والانفصال عنه نهائيا، واتهامه بالقصور، مثلما يفعل نقاد الحداثة، بهذا 
ت النهضة الحديثة، ويستعير من الآخرما يتفق وطبيعة الصنيع يتسنى للناقد أن ينهل من خزان التراث نقليا كان أم عقليا ما يتفق ومتطلبا

نؤكد هنا بأن ما تم للغرب هو ل( 9، ص 2000 :الذات، فيكون بذلك منفتحا لا منبطحا ومختلفا لا مطابقا، وفاعلا لا منفعلا )بارة
التراث لإعادة بنائه وبعثه من  نصلا محاولة لاستنطاق إفما مشروع الحداثة الذي يظهر مناقضا للتراث  ،من داخل تراثهم وتاريخهم

 ،نها دوما بحاجة للبديل الذي يخرج من رمادها ويبعث من دواخلهاأوما مشروع ما بعد الحداثة إلا تأكيد على استمرارية الحداثة و  ،جديد
تؤسس لما يليها وكل منهج  فكل مرحلة، وهذا ما أثبته الفكر الغربي الذي لا يمثل التعاقب والتوالي بقدر ما يقوم على التداخل والتوالج

 يخلق البديل عنه الذي يكمل المسير وهكذا.
 تجليات إشكالية الحداثة النقدية العربية المعاصرة. 4

تعددت ومأزوما، إشكاليا   حيث يوسم بكونه خطابا  ، لا يختلف اثنان في كثرة ما دون في مسألة إشكالات الخطاب النقدي العربي المعاصر
وهي تعود فيما نرى لإشكالية كبرى حكمت العقل العربي المعاصر  ،المصطلح والمفاهيم وإشكالات في المنهج والممارساتبين إشكالاته 

؟فما سبب هذه ويبدو أن مشروع الحداثة هو المتهم الأول فيما لحق خطابنا من أزمات ومشكلات ثنائية الأصالة والمعاصرة،وهي 
 الأزمات وهل تقف الحداثة وراءها؟

 المفاهيم والمصطلحات اضطراب.1.4
فهي بوابة العلوم والمعارف وبها نحدد توجهنا في القراءة وانتمائنا في الممارسة" فمفاتيح العلوم والمفاهيم،  ندرك جميعا أهمية المصطلحات

عما سواه، وما من  مصطلحاتها ومصطلحات العلوم ثمارها القصوى، فهي مجمع حقائقها المعرفية، وعنوان ما به يتميز كل واحد منه
( لذا وجب علينا أن ندرك ونعي بأن  610ص  :6994مر، ثامسلك يتوسل به الإنسان إلى منطق العلم غير ألفاظه الاصطلاحية ") 

المصطلحات لم توجد عبثا بل هي ذات حمولة معرفية وذات أصول مرجعية ساهمت في ظهورها وتبلورها، لذا لا يمكن إفراغها من محتواها 
زمة على صعيد أي والدلالي خاصة ونحن ننقلها لبيئة مغايرة مختلفة، وبالعودة على خطابنا النقدي الذي فيما يبدو يعاني من الفكر 

والملاحظ في هذا الصدد هو دخول مصطلحات غريبة عن مجال النقد وذلك  ،المصطلح فتبدو جل مصطلحاته مضطربة غامضة وغريبة
عرفية عدة. كما يزخر خطابنا النقدي بمصطلحات نقدية كثيرة هي ابنة بيئته وثقافته وتراثه وفي راجع لانفتاحه على مجالات وحقول م
للوقوف على فكان أن لجأ نقادنا إلى التعريب أو الترجمة والاشتقاق وغيرها ، غريبة عنههجينة نفس الوقت يعج بمصطلحات دخيلة 

 . المصطلح الذي يتوافق والثقافة العربية والمتلقي العربي
كما قد تشير إلى قصور في ،  إن هذا الاضطراب المصطلحي وهذه الفوضى المفهومية والمعرفية تؤكد تعدد التوجهات واختلافها

الرؤيا للوافد الغربي من مناهج ونظريات، فكان أن تعددت المصطلحات للمفهوم الواحد وتعددت المفاهيم للمصطلح الواحد، فنحن 



 

 

 

 

 

221 

 ط.د.سماح صيد              /           أ.د.نسيمة بغدادي

 

لح النقدي وأزمة حقيقية تعود فيما يبدو إلى عملية النقل والترجمة التي لا تراعي خصائص المصطلح نعاني حقيقة من اضطراب المصط
، وبالتالي ساده الغموض وكثر يجتث من أصوله ويفرغ من حمولته ودلالاتهفكان  البيئة التي نقل إليها،وحيثيات انبثاقها ولا خصائص 

خاصة ونحن ننقلها لبيئة مغايرة ذلك أن "نقل أي مفهوم خاضع لتأمل عميق وتحليل لحيثيات انبثاقه وشروط إمكان وجوده  ،الاضطراب
هو تعدد  هنلاحظ( فما  694ص :6999وأبعاده وحدوده وتطوره حتى يتجنب تشويه المفهوم وتشويه المجال المحلل") مفتاح ، 

أن أزمة المصطلح النقدي في خطابنا من بين الأزمات التي أفرزتها مشاريع الحداثة النقدية  المصطلحات لمفهوم واحد، ومنه يمكن القول
فقد ظل ، فكل ناقد يعلن ولاءه لتيار معين وكل واحد ينتصر لسلطة معينة ،نو ونقادنا المعاصر  ،وزاد من حدتها وتأزمها خطابنا النقدي

،ومن هذه التراث والحداثة اويكثر فيه التصنيف تتقاسمه سلطت ،كمه الجدل والصراعبثنائية الأصالة والمعاصرة يح اخطابنا النقدي محكوم
المصطلحات مصطلح الهرمينوطيقا الذي تقابله في بيئتنا العربي مصطلحات عدة من قبيل: التأويل، التأويلية، الفهم، التفسير، الشرح ، 

والبعض  ،مابعد الحداثة هناك من يستعملالحداثة و النقاد من يستعمل  فهناك منوالأمر ذاته ينطبق على مصطلح الحداثة نظرية التأويل 
الحداثة الذي هو الثورة والتمرد لكن شتان بين هذا واحد هو مفهوم  هذه المصطلحات تدل علىوكل  ،يستعمل التجديد والآخر المعاصرة

.وبهذا يتضح والزمن أما الحداثة فتخترق الزمن وتتجاوزه وذاك، فالتجديد مصيره القدم كما قال الغذامي والمعاصرة مرحلة ترتبط بالحاضر
 عدم الوعي بحقيقة المصطلح والفروق التي قد يحدثها في قراءتنا وممارساتنا النقدية وهذا ما زاد من حدة الأزمة عندنا. لناذلك الاضطراب و 

 :اللامنهجالقراءة التلفيقية وحقيقة . 2.4
فهو الآخر يعاني من أزمة واضطراب تظهر في ممارساتنا النقدية وفي  ،النقدي عن المصطلحلا يختلف حال المنهج في خطابنا 

 قراءتنا الإبداعية على تنوعها واختلافها من قراءات سياقية أو نسقية مغلقة أو المفتوحة، والملاحظ على خطابنا النقدي العربي المعاصر
ثقافة النقدية إلى أشتات منهجية لا يمكن ردها إلى منهج بعينه أو مناهج المناهج وتحولت ال تهو" الاضطراب والارتجال، فتداخل

، فنحن أمام نقد أشد ، وحيرة واضطراباصعوبة وإبهامامتقاربة، كما تميز النقد العربي بالغموض والبلبلة والالتواء، وهذا ما زاد النقد 
الحداثة، فإنه في النقد مرفوض لأن  عند شعراءلا بل وضروريا غموضا من الآثار الإبداعية نفسها، ولئن كان الغموض في الشعر مقبو 

( وهذه واحدة من إشكالات 62 -61: 6919ضاءة والتقويم. )وهب رومية، الخطاب النقدي خطاب تصوري، وظيفته الكشف والإ
 مما يفضي ببعضهم إلى التناقض، لى القراءة التركيبية التي تتخذ أكثر من منهجإحيث يلجأ جل نقادنا  ؛خطابنا النقدي العربي المعاصر

وعليه تكون القراءة غامضة  ،فيخضع النص قصرا لهذه الإجراءات ،يات لا تتلاءم والنص المقروءلويتوسل بآأو أكثر فيأخذ بمنهجين 
لأفكار النص  قروء، وهذا ما يتناى  مع وظيفة النقد ومهمته التي هي إضاءةللنص المقراءة تقول كل شيء إلا أن تكون قراءة ضطربة، م

فهو لم يكن يتوافق والراهن العربي ولا موقفهم من الحياة ، تابعا محاكيا للنقد الغربيكان ولأن خطابنا النقدي الحداثي   ،وكشف لجمالياته
 . مشكلاتهم وتطلعاتهموالوجود لأنه سليل ثقافة مغايرة، فلا عجب إذا ألا يعبر عن واقعهم ولا عن 

تعكس انفتاح ا على المناهج  ،التحولات والتطورات الحاصلة في الفكر الغربي والمشاريع النقدية الجديدةإن هذه الرغبة في مسايرة 
، دفع بنقاد الحداثة العربية إلى الإقبال على نقل هذه المشاريع والنظريات الحداثية وما بعد حداثية كما رأينا مع أبو ديب، ومن بين الحديثة

عربي وهو ينقل هذه المشاريع "الاختزال النظري، ونجد ذلك كامنا في المزج بين النظريات والتوفيق بين إطارات العوائق التي واجهت الناقد ال
كما أن هذا الاختزال النظري   ،نظرية متعددة من دون التساؤل عن خلفياتها ونقط اختلافها وائتلافها، وحدود كل منها واستراتيجياتها



 

 

 
 

 

 

222 

-مقاربة حوارية  –ر عبد الغني بارة في خطاب الحداثة العربية من منظو  تأملات نقدية  

( إن مثل هذا الاختزال النظري  09، ص 2009يات الأجنبية" ) فيصل دراج وسعيد يقطين، يرتهن إلى فهم جزئي وتجزيئي للنظر 
 ،بيقيةللمناهج وهذا البتر من تربتها ومحاولة استنباتها في ثقافتنا العربية، هو سبب أخر من أسباب هذه الأزمة التي تعانيها ممارساتنا التط

تناقضات وتلملم شتات المتفرقات، وهو ما يؤكد فشل خطابنا النقدي الذي لجأ فكانت ممارسات هجينة مضطربة مرتجلة تجمع بين الم
 للتركيب والتلفيق بدل التوفيق والاستيعاب. وكانت الهوة كبيرة وواضحة بين التنظير والتطبيق. 

المعاصر، خاصة في هذه المشاريع التي  بالعودة إلى الحداثة النقدية التي اتخذت فيما يبدو القراءة الإبداعية بديلا للنقد في أدبيات التفكير
 اودعت للاجتهاد والإبداع بعيدا عن كل مكرور عربي، يبدو مشروع أدونيس واحد، عنيت بنقد العقل العربي الإسلامي والنص الديني

القراءة "التي تحمل دلالة محددة إلى مفهوم و  ضبوطةمن القراءات المعاصرة الحداثية التي تجاوزت فيما يبدو قضية المنهج بماهو آليات م
اهرة تأويلية بمعنى أن مفهوم القراءة يلغي مفهوم المنهج، المحصور بنطاق الثبات المنطقي المتماسك، وبنطاق المعرفة القبلية التي تدثر الظ

راءة مفهوم المنهج، بتلك النصية أو غير النصية، بدثار من المعاني الدائمة والمتنقلة، من جيل إلى آخر، وفي الوقت الذي تلغي فيه الق
يد أن الخصائص التقليدية فإنها تلغي الفهم التقليدي للمعنى وللنص، ليصبح المعنى آنيا أو قصديا بتعبير هوسرل وتزامنيا بتعبير البنيويين ب

لغاء المنهج، الذي إة طريقة دونيس إلى ممارسأيسعى  ن،تزامنيته لم تكن تزامنية لسانية بل تزامنية الفهم والشعور الفردي الآني. هكذا إذ
حيث يلح أدونيس دائما على نمط من القراءة، لا تسقط فيه أفق التثبيت القدسي، بل في ؛يسميه النفق ويقوم بالقراءة التي يسميها الأفق

عربيين، وتعددية التفكير أفق المراجعة والنقد والتجاوز، وأفقا آخر هو تعددية الرؤية الاجتماعية والثقافية للعالم، والتراث والتاريخ ال
الطريقة إلى لى تحرير القراءة من الطريقة النفقية إوهو يتطلع عبر تلك الإشارات  ،لى الواقع والفكرإومصادره، والطريقة التي ينظر فيها 

والتعددية  إبدالاتها وتعرف بالانفتاح (فالقراءة ملمح من ملامح الحداثة النقدية وأحد 12 -11 :ص2002الأفقية )ناظم عودة، 
مطلقة ومحاولة خوض غمار الاستكشاف في شقوق النصوص وتصدعاتها وهذا أمر متفق عليه، لكن القراءة لا تعني بحال أن تكون 

همه أيف القارئالذي أراده  المعنى، هذا وإن كانت حقيقة تعبر عن عينها العبثية والفوضى اوإلا فإنهأو خارجة على النص بدون ضوابط 
وجدت من حيث لا تحسب فجوة كبيرة بينها أوالتي  ،هذه القراءات النقدية الحداثية وسمتمبررا لهذا الغموض والعتمة التي  ، فليسوتأويل

كما أن اللجوء للتوفيق بين عدة مناهج تغطية للنقص الذي تعانيه هذه القراءة ومحاولة لاستقراء   ،وهذا ما أشرنا له سابقا ،وبين المتلقي
بعض الحالات على عجز في تمثل الآليات الإجرائية، كما قد تدل على عدم ارتهان النص لأي منهج ومنه سوء اختيار شامل أنما يدل في 

والذي يظهر جليا في مثل هذه  ،وهذه كلها تدخل في إطار عدم وعي واستيعاب خطابنا النقدي المعاصر للمناهج الغربية ،المنهج والنص
ه" أخفقت الحداثة العربية في أن تكون عربية حقا حين برهته ا الحداثة الغربية، وعجزت عن محاورتها، وعلي ،الممارسات الغامضة والمضطربة

فاستسلمت لها وتبنت مفاهيمها، وجاهدت جهادا محموما للالتحاق بها، وعلت أصوات كثيرة تتحدث عن نقد معاصر لا عن نقد 
وحين استوحش الناس من أمر الحداثة ما استوحشوا وقابلوها بالجفوة  ،عربي معاصر، وهكذا انطوت هذه الحداثة على مخادعة الذات
 (  62، ص 6919لى مستواها فكانت القطيعة )وهب رومية، إتخالطها الريبة والتوجس أنكرت عليه مواقفهم، ودعتهم أن يرتقوا 

، وتمثل نظرياتها ومناهجها بأطرها عجز الخطاب النقدي العربي المعاصر عن تمثل مشروع الحداثة في نسخته الغربية ن،هكذا إذ
خطابا  عد  ولا يزال خطابا مأزوما تابعا للخطاب الغربي غريب عنه وعن ذاته، وهو لذلك ي  خطابنا النقدي وملابساتها، وعليه؛ كان 



 

 

 

 

 

223 

 ط.د.سماح صيد              /           أ.د.نسيمة بغدادي

 

ليها إوعن البيئة التي ارتحل  ،عن مختلف السياقات والمرجعيات التي أوجدته معزولا كانف لها، والتأصيل لم يستطع تحقيق حداثتهإشكاليا 
 على نصوصها وثقافتها. وأسقط

 خاتمة:.5
 ،ختاما وبعد وقوفنا مع هذه التأملات النقدية في خطاب الحداثة العربية الذي حمله مشروع أدونيس وأبو ديب تبين لنا بناء على ما سبق

غياب للوافد الغربي،في ظل  عمىكمشروع إنما بالتبني الأ  ليس بسبب الحداثة ،أن الخطاب النقدي العربي المعاصر خطاب مأزوم إشكالي
لم يستطع تمثل تراثه ولم يقو على مساءلته حتى ينادي بتأسيس حداثته.  بالوعي بخصوصية المنهج الغربي وبخصوصية النص العربي، خطا

 لى القطيعة والهدم. إنه خطاب الإقصاء والتبعية والاستلاب الحضاري خطاب لم يقم على التأسيس والتأصيل إنما ع
وعليه؛ كانت هذه القراءة تأكيد على ضرورة الوعي بالخصوصية والاختلاف والتميز، فلا بد لمثل هذه القراءات من أن تأخذ بعين 

للبوح لا بد لهذا الخطاب أن ينطلق مما هو سائد من الراهن وأن يعود للماضي التراث ويمنحه فرصة  ،الاعتبار غيرية الآخر وغيرية التراث
 .ويدعوه للحوار والمساءلة، ومن ثم الوقوف على إمكانات وجودية جديدة

ممثلا في أدونيس وأبو ديب نماذج القراءة، أن التوسل بآليات حداثية غربية في كشفت قراءة بارة لخطاب الحداثة النقدية العربية بهذا،  
محمول غربي، لا يعني انتماءنا للحداثة، كما أن هذا الانتماء لا  القراءة والتحليل، وحتى حشد نصوصنا بمفاهيم ومصطلحات غريبة ذات

يعد مبررا للانفصال عن التراث والقطيعة معه، ذلك أن الحداثة، فيما نرى، حوار وتفاعل بين التراث والآخر/الغرب، بمنح كلا الطرفين 
لم يرق  -أدونيس وأبو ديب-أن خطاب نقادنا راءة بارة ت قأبان فقد، وهذا للأسف ما لم يتحقق بعد. فرصة للوجود والمساءلة والتفاعل

بل لم يتمثل أطروحاته ولم يحط بخلفياتها ومرجعياتها، وإلا فما السبب الذي يقف وراء نقده التراث  ،لمصاف الحداثة في نسختها الغربية
، كما أنها قامت على ه وتأسيسه لتبقي ذاتها مركزافالحداثة الغربية كانت دعوة لتقويض العقل الغربي لإعادة البناء علي ،والدعوة لتقويضه

لذا يجب إعادة مساءلة التراث واستنطاقه أخذا بالجوهري منه كشفا لتبني عليه لا لتقصيه،  عاودةممراجعة و  إعادة قراءة التراث/التاريخ،
 ليكون اللبنة الأولى لتأسيس حضارتنا وحاضرنا.   ،لمواطن الجدة فيه

فهي تثبت بلا شك ذلك القصور وعدم الوعي  ،ت الحداثة العربية التي تظهر جليا في المصطلح والمنهجأما فيما يخص إشكالا
. كما يجب الوقوف وتبيئهالذا وجب إنشاء مؤسسات ساهرة على توطين المصطلحات ودراستها فرزها  ،والاستيعاب للمناهج الغربية

 ،ذلك أنها وصلت إلينا مبتورة عن أصولها ومرجعياتها والخفي منها أعظم وأمروالنظريات،  المناهج والمعرفية لهذهعلى الأطر المفاهيمية 
وهذا لن يتم إلا بتكاثف الجهود والوعي بالخصوصية والانفتاح  ،تراثنا وهويتنا من ماضينا وحاضرنا ،من واقعنا تناوأخيرا يجب تشييد حداث

 ختلاف والتباين.اقرارا بالتعددية والاو  ،تربتنا وثقافتنامع بما يتناسب  على الآخر أخذا  
 

 قائمة المراجع: 
 ، الدار البيضاء، المغرب، المركز الثقافي العربي1( إشكاليات القراءة وآليات التأويل، ط2000أبو زيد نصر حامد )-6
، دار بيروت، 6الأصول، ط 6بحث في الإتباع والإبداع عند العرب، ج-الثابت والمتحول(،4791)إسبر أدونيس علي أحمد سعيد -2

 العودة.



 

 

 
 

 

 

224 

-مقاربة حوارية  –ر عبد الغني بارة في خطاب الحداثة العربية من منظو  تأملات نقدية  

 ، بيروت، دار الآداب.6كلام البدايات، ط  (6929)سبرإعلي أحمد سعيد أدونيس – 9
 .منشورات المجمع الثقافي ،،الإمارات العربية المتحدة6طترجمة عبد الوهاب علوب، الحداثة وما بعد الحداثة، (6990)بيتر بروكر -4

، القاهرة، الهيئة المصرية 6طحوارية، تأصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر، مقاربة  ( إشكالية2000)عبد الغني  بارة -0
 العامة 

وت، الدار العربية بير  الاختلاف،، الجزائر،منشورات 6طتأويلي، الهرمينوطيقا والفلسفة نحو مشروع عقل (2002)عبد الغني بارة -1
 .للعلوم ناشرون

 ، بيروت، المركز الثقافي العربي.6( في إشكالية المنهج والنظرية والمصطلح في الخطاب النقدي العربي الحديث، ط6994ثامر فضل ) -1
 .والنشر والتوزيع، بيروت، دار التنوير للطباعة 2( التأويل والحقيقة، قراءات تأويلية في الثقافة العربية، ط2001)علي  حرب -2
 ، بيروت، دمشق منشورات دار الفكر المعاصر.6( آفاق نقد عربي معاصر، ط2009دراج فيصل ويقطين سعيد )- 9

 ( شعرنا القديم والنقد الجديد، الكويت، منشورات عالم المعرفة، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب،6919رومية أحمد وهب )-60
 ، بيروت، دار الطليعة للطباعة والنشر6( تشريح النص مقاربات تشريحية لنصوص شعرية معاصرة، ط6921)الغذامي عبد الله  -66
 . 90، العدد ، المغربمجلة علامات ،( طريق التلقي والتأويل إلى الخطاب النقدي العربي2002)ناظم  عودة -62
مصطفى ناصف النقدي، رسالة دكتوراه مخطوطة، جامعة آفاق القراءة في مشروع (، التأويل و 2061/2062)هشام  يناقدم -69

 .محمد بوضياف المسيلة
 ، بيروت، المركز الثقافي العربي.6( المفاهيم معالم نحو تأويل واقعي، ط6999مفتاح محمد ) -64

 
 

 

 

 

 
 


