
 
 

 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 

 

                                                                                                                                                                                                                      38 -01:  ص (                                                                                    0102) 10، العدد: 01المجلد:
 

 
 

70 

 تمثلات خطاب ما بعد الكولونيالية في النقد العربي: جابر عصفور أنموذجا

Representations of Postcolonial Discourse in Arab Literary Criticism:  

Jaber Asfour as a Model 

 *عبد الناصر سعيدي دط/ أ/د باديس فوغالي

  أم البواقي العربي بن مهيدي جامعة
 (الجزائر) 

  أم البواقي العربي بن مهيدي  جامعة
 (الجزائر) 

Badis_f2003@yahoo.fr s.abdealaziz@gmail.com 

 

  :الملخص
 معلومات المقال

هذا البحث إلى دراسة تمثلات خطاب ما بعد الكولونيالية في النقد العربي من خلال تجربة الناقد يهدف    
تنطلق وجابر عصفور، بوصفه أحد أبرز الأصوات التي تفاعلت مع هذا الخطاب في العقود الأخيرة. 

 ةها في مقاربوكيف وظف ،الإشكالية من التساؤل حول مدى استيعاب عصفور لمفاهيم ما بعد الكولونيالية
 وإشكالية، الأدب ة، عالميتيكقضي ةهي من صلب اهتمام خطاب ما بعد الكولونياليالتي  قضايا الكثير من ال

، وذلك عبر وصف مفاهيم مابعد الكولونيالية التحليلي الوصفي البحث على المنهج ة. وقد اعتمد هذااللغ
استفاد من مفاهيم هذا الخطاب في معالجة قضايا قد  تشير النتائج إلى أن عصفور وتحليل طريقة تمثلها. و

فكك التراتب التقليدي بين وي كانت ولازالت محل اهتمام الساحة النقدية العربية، مما يعمق فهمنا للذات ،
 .المركز والهوامش

 

 تاريخ الارسال:

51/10/2025 
 تاريخ القبول:

2025/12/15 
 تاريخ النشر:

15/12/1211 

 الكلمات المفتاحية:
 ةما بعد الكولونيالي  
 النقد العربي 
  جابر عصفور 
  الأدب عالمية 
 اللغة 

Abstract :   Article info 

   This This study aims to examine the representations of postcolonial discourse in 

Arab literary criticism through the critical project of Jaber Asfour, as one of the 

most prominent voices that have engaged with this discourse over recent decades. 

The research problem is grounded in questioning the extent to which Asfour has 

assimilated postcolonial concepts, and how he has mobilized them in addressing a 

range of issues central to postcolonial discourse, notably the question of the 

universality of literature and the problematics of language. The study adopts a 

descriptive-analytical approach by delineating the key concepts of postcolonialism 

and analyzing the modes of their articulation and representation. The findings 

indicate that Asfour has drawn on the conceptual framework of postcolonial 

discourse to address issues that have long been—and continue to be—at the core of 

Arab critical debates. This engagement contributes to a deeper understanding of the 

self and to the deconstruction of the traditional hierarchical binary between center 

and margins. 

Received 

/51 10/2025 
Accepted 

51/12/2025 
Published 

21 /51/ 2025 

Keywords: 

 Jaber asfour 

 discourse 

 Postcolonial literature 

 Criticism 

 language 

                                           
 s.abdealaziz@gmail.comعبد الناصر سعيدي *



 

 

 

 

 

71 

أ/د باديس فوغالي        د/ط عبد الناصر سعيدي  
 

 مقدمة. 1
يحاول أي استعمار أن يفرض منطقه على الشعوب المستعمرة، ويعمل جاهدا لأن يطمس هويتها ويزيف ثقافتها ويسفه 
حضارتها، ويبعث في خلدها روح الدونية والتبعية والانهزام، ويتخذ في سبيل ذلك شتى الوسائل والطرق من أجل بسط هيمنته 

بعاته وأثاره حتى بعد نيل الشعوب لحريتها وانعتاقها من ربقة المستعمر، ولتجد الهيمنة الاستعمارية، بواسطة خطاب مراوغ ومزيف، تبقى ت
الإمبريالية الطريق ممهدا لفرض سطوتها وبسط نفوذها على الشعوب التي عانت من نير الاستعمار العسكري، في مختلف النواحي 

وناتها المتعددة من فن وأدب وغير ذلك. ومن هنا تأتي دراسات ما بعد والأصعدة، السياسية منها والاقتصادية والاجتماعية والثقافية بمك
الاستعمار لتنقض أسس ومبادئ الخطاب الكولونيالي)الاستعماري( و لتُِعمل الحفر والتنقيب في مستوياته المتعددة  كاشفة عن أساليبه 

مه ومفاهيمه وتصوراته. ولم يكن الوطن العربي ببعيد عن هذه وطرقه الملتوية ومخايلاتها وآليات اشتغاله، التي أراد من خلالها ترسيخ قي
لعالم المجريات بما أنه جزء من العالم الثالث الذي عان من ويلات الاستعمار والهيمنة الإمبريالية، فانبرى عدد من أبنائه الذين عاشوا في ا

. إلى جانب نقاد من إدوارد سعيدالناقد الفلسطيني  الأول يضعون أسس وقواعد خطاب ما بعد الاستعمار، و الذين يأتي في طليعتهم
. للتتلقى الساحة النقدية العربية هذا النوع من الخطاب وتتفاعل معه عبر وغاياتري سبيفاك هومي باباأبناء العالم الثالث من أمثال 
الذي أبدى اهتماما كبيرا بدراسات ما بعد الاستعمار  وهذا ما تجلى في العديد  جابر عصفورالناقد أهمهم  العديد من النقاد والذين من

 من دراساته ومقالاته.
على  جابر عصفورفما مفهوم خطاب مابعد الاستعمار؟ ومن هم رواده؟ وكيف تلقته الساحة النقدية العربية ؟ وكيف تفاعل معه     

 المستويين النظري والتطبيقي؟ 
  يالية:مابعد الكولون -2
   مصطلح مابعد الكولونيالية:   2-1

في مصطلح ما بعد الكولونيالية، الكثير من النقاش والجدل، إذ طرحت إشكالا  فيما إذا كان المقصود منها  (ما بعد)السابقة  تشير
حين يقول: " فالبادئة )بعد( تعقد الأمور لأنها  آنيا لومباالتعاقب الزمني، أم هناك معنى آخر إيديولوجي ضدي إحلالي، وهذا ما يطرحه 

تفترض )نتيجة( بمعنيين: الزمني كالقدوم فيما بعد، و ايديولوجي كحلول شخص أو شيء محل آخر )كالاستئصال(. إن المعنى الثاني هو 
ا يكون من السابق لأوانه إعلان الذي وجده نقاد المصطلح مثيرا للجدل: فإذا ما كانت أشكال جور الحكم الاستعماري لم تمحى بعد فربم

  (.77. ص:7002)لومبا، زوال الاستعمار."
ولذا فإنه يقترح للخروج من هذا الإشكال " أنه من الأجدى لنا أن نفكر بما بعد الاستعمار ليس على أنه حرفيا تاليا للاستعمار ودالا 

  (.72. ص:7002)لومبا،  ركات الاستعمار."على زواله، بل بمرونة أكبر على أنه الطعن بالسيطرة الاستعمارية وت
 دراسات مابعد الاستعمار)مابعد الكولونيالية(: 2-2

في   دوغلاس روبنسونتعددت التعريفات  لدراسات ما بعد الاستعمار وتوسع فيها النقاش، بناء على الفترة التي تغطيها، وقد أجملها     
 كتابه الترجمة والإمبراطورية في ثلاثة تعريفات."



 

 

 
 

 

 

72 

 تمثلات خطاب ما بعد الكولونيالية في النقد العربي: جابر عصفور أنموذجا

 أنموذجا
( دراسة مستعمرات أوروبا السابقة منذ استقلالها: أي الكيفية التي استجابت بها لإرث الكونوليالية الثقافي، أو تكيفت معه، أو 1) 

ا هي قاومته، أو تغلبت عليه خلال الاستقلال. وهنا تشير الصفة ) ما بعد الكولونيالية( إلى ثقافات ما بعد نهاية الكولونيالية. التي تغطيه
 با النصف الثاني من القرن العشرين. تقري
( دراسة مستعمرات أوروبا السابقة منذ استعمارها: أي الكيفية التي استجابت بها لإرث الكولونيالية الثقافي، أو تكيفت معه، أو 7)

د بداية الكولونيالية. والفترة قاومته، أو تغلبت عليه منذ بداية الكولونيالية. وهنا تشير الصفة) ما بعد الكولونيالية( إلى ثقافات ما بع
 التاريخية التي تغطيها هي تقريبا الفترة الحديثة، بدءا من القرن السادس عشر. 

التي تربطها بسواها من الثقافات/ المجتمعات، البلدان/  ة( دراسة جميع الثقافات/ المجتمعات/ البلدان/ الأمم، من حيث علاقات القو 3)
ت بها الثقافات الفاتحة الثقافات المفتوحة لمشيئتها، والكيفية التي استجابت بها الثقافات المفتوحة لذلك الأمم، أي الكيفية التي أخضع

إلى علاقات  70القسر، أو تكيفت معه، أو قاومته، أو تغلبت عليه، وهنا تشير الصفة )ما بعد الكولونيالية( إلى نظرتنا في أواخر القرن 
  .(27. ص:7002)روبنسون، لفترة التاريخية التي تغطيها فهي التاريخ كله."القوة السياسية والثقافية. أما ا

ستقلال من الاستعمار الأوروبي، أما لاومن خلال التعريفات السابقة نخلص إلى ما يلي: أن التعريف الأول يتعلق بفترة ما بعد ا    
لتعريف الثالث وهو التعريف الأشمل و يتعلق بعلاقات القوة بين التعريف الثاني فيغطي مرحلة الاستعمار الأوروبي الفعلي وما بعدها، وا

 القوى المتسلطة والقوى المستضعفة عبر التاريخ كله.
وهذا كله يصب في محاولة الكشف عن الممارسات الكولونيالية والامبريالية التي حاول المستعمر من خلالها أن يسلب الشعوب  التي    

ها بذاتها وتقرير مصيرها، فكان أن وجد خطابا نقيضا، ينقض أسسه ويفضح تحيزاته ويقاوم تخييلاته ورؤاه عانت من ويلاته إرادتها ووعي
الزائفة، ولم يكن هذا الخطاب إلا خطاب ما بعد الاستعمار الذي سعى إلى أن يميط اللثام  عن حقيقة قوى الاستعمار والإمبريالية. 

 وأفعالها الشائنة في حق الشعوب المضطهدة.
 روادها :-3
لقد كان لدراسات ما بعد الاستعمار بوادر تأسيسية، مهدت الطريق لظهورها، ومن ثم اصطباغها بالصبغة الأكاديمية، إلا أن التأسيس   

غاياتري ، ووهومي بابا، إدوارد سعيدالفعلي والجهد الأكاديمي، كان على يدي الأقطاب الثلاث لدراسات ما بعد الكولونيالية، 
 وذكر أهم أعمالهم. عليهم وهذا ما دعانا إلى الاقتصار ، سبيفاك

 إدوارد سعيد:-3-1
، وارتحل إلى الولايات المتحدة الأمريكية للدراسة هناك ومن 1332أمريكي ولد في القدس سنه  -منظر وناقد فلسطيني إدوارد سعيد   

مثقفي العرب في القرن العشرين الذين ذاع صيتهم في أنحاء  من أهم سعيد. ويعد 2003ثم التدريس في جامعاتها العريقة، وتوفي في سنة 
بعد العالم، وهذا لأعماله وأنشطته الأكاديمية والإنسانية، ويعد كتابه )الاستشراق( كتابا تأسيسيا في حقل الدراسات الثقافية ودراسات ما 

لية الغربية، إذ شكلت هذه الدراسات وسيلة حاول من الاستعمار، حيث يبين فيه مدى ارتباط الدراسات الاستشراقية بالهيمنة الإمبريا
 خلالها المجتمع الغربي أن يشكل صورة مشوهة عن المجتمع الشرقي ويسمه بشتى أوصاف الدونية والعجز وعدم التحضر.



 

 

 

 

 

73 

أ/د باديس فوغالي        د/ط عبد الناصر سعيدي  
 

أن الاستشراق في أيسر تعريفاته:" مبحث أكاديمي، بل  إدوارد سعيديقول عدة تعريفات للاستشراق حيث  إدوارد سعيدوقد وضع    
إن هذا المفهوم لا يزال مستخدما في عدد من المؤسسات الأكاديمية، فالمستشرق كل من يعمل بالتدريس أو الكتابة أو إجراء لبحوث في 

ماع، أو التاريخ، أو فقه اللغة، وسواء  موضوعات خاصة بالشرق، سواء كان ذلك في مجال الأنثروبولوجيا أي علم الإنسان، أو علم الاجت
  .(44.ص:7002)سعيد، كان ذلك يتصل بجوانب الشرق العامة أو الخاصة، والاستشراق إذن وصف لهذا العمل."

فالاستشراق بهذه الصورة هو وصف للعمل الأكاديمي الذي يقوم به المدرس أو الكاتب أو الباحث في شؤون الشرق ، ويشمل العديد    
 ختصاصات، بغية التعرف عليه عن كثب والكشف عن أبعاده التاريخية والثقافية والاجتماعية وغير ذلك.من الا

للاستشلراق فهلو" أسللوب تفكلير يقلوم عللى التمييلز الوجلودي والمعلرفي بينملا  إدوارد سععيدهناك تعريف أو معنى أعم وأشملل كملا يقلول    
مللن بيللنهم شللعراء، وروائيللون،  -لغللرب(، وهكللذا فللإن عللددا بالللن الكثللرة مللن الكتللابيسمى)الشللرق( وبللين مللا يسللمى)في معظللم الأحيللان( )ا

قللد قبلللوا التمييللز الأساسللي بللين الشللرق والغللرب باعتبللاره نقطللة  -وفلاسللفة، وأصللحاب نظللريات سياسللية، واقتصللاديون، ومللديرون إمبرياليللون
اعيلة ودراسلات سياسلية علن الشلرق، وعلن أهلله وعاداتله، انطلاق لوضع نظريات مفصلة، وإنشاء ملاحم، وكتابلة روايات، وأوصلاف اجتم

 .(42.ص:7002)سعيد، وعن عقله، ومصيره، وهلم جرا "
وهلللذا التعريلللف يحيلنلللا إلى الفصلللل ملللابين الشلللرق والغلللرب باعتبارهملللا كيلللانين متملللايزين، ليكلللون الشلللرق مسلللرحا للدراسلللات السياسلللية و   

لك بالبحث عن الصورة المعاكسة لما يتمتلع بله الغلرب ملن عقلانيلة وتقلدم وحضلارة  يعوزهلا الاقتصادية والفلسفية، والكتابات الأدبية،  وذ
 الشرق المتخلف، حسب رؤية المستعمر. 

" وهللو معللنى يسللتند في تعريفلله إلى عناصللر تاريخيللة وماديللة أكثللر ممللا يسللتند المعنيللان إدوارد سعععيدوالمعللنى الثالللث للاستشللراق كمللا يللرى    
نقطة انطلاق عامة إلى حلد بعيلد، اسلتطعنا أن ننلاقل ونحللل الاستشلراق بصلفته المؤسسلة الجماعيلة  12نا أواخر القرن الآخران. فإذا اعتبر 
والتعامللل معلله معنللاه التحللدث عنلله، واعتملللاد أراء معينللة عنلله، ووصللفه، وتدريسلله للطلللاب، وتسللوية الأوضللاع فيللله،  -للتعامللل مللع الشللرق

-42.ص:7002)سلعيد،  راق أسلوبا غربيا للهيمنة على الشلرق وإعلادة بنائله والتسللط عليله."والسيطرة عليه: وباختصار بصفة الاستش
42).  
في هذا التعريف تتضح الصورة جلية حلول الغايلة ملن الاستشلراق، فهلو عملل واع ومملنه، وعمللي، بغيلة الهيمنلة عللى الشلرق وإخضلاعه    

واقتصللاديا وثقافيللا إ ..، ووسلليلته في ذلللك الللذراع المعرفيللة الللتي تسللتند إليهللا  لإرادة و رؤى وأفكللار الغللرب، ومللن ثم السلليطرة عليلله سياسلليا
 القوى المتسلطة.

يعللد مللدخلا رئيسللا لدراسللات مللا بعللد الاسللتعمار، باعتبللاره خطللابا نقضلليا  إدوارد سعععيدومللن هنللا فللإن باب الاستشللراق الللذي فتحلله    
ورؤاه المزيفة، التي حاول من خلالها بسط هيمنتله، وتشلكيل صلورة شلائهة علن للخطاب الكولونيالي، وذلك بالكشف عن أساليبه المراوغة 

 الشرق، تربط مصيره بالغرب الذي يدعي التحضر وتمثيل القيم السامية.   
 :هومي بابا-3-2
. ثم إلى الولايات المتحلدة للاشلتغال دراساته العليا هاجر إلى إنجلترا لمواصلة1949 هو منظر وناقد هندي انجليزي ولد سنة  هومي بابا   

إلا أنه ينحو  بإدوارد سعيد هومي باباورغم تأثر لنظرية ما بعد الاستعمار.  إدوارد سعيدالقطب الثاني بعد  بابابالتدريس الجامعي. ويعد 



 

 

 
 

 

 

74 

 تمثلات خطاب ما بعد الكولونيالية في النقد العربي: جابر عصفور أنموذجا

 أنموذجا
  هعععومي باباوقلللع الثقافلللة، أن منحللى آخلللر في نظرتللله إلى الثنائيلللات التقليديلللة والفصلللل الحلللاد بينهملللا. فكملللا جلللاء في مقدملللة ملللترجم كتلللاب م

يكرس جهوده للكشلف علن الموقلع الثقلافي الهجلين والبيلني، ملدافعا علن وضلع نظلري متحلرر ملن ثنائيلات الشلرق والغلرب واللداخل والخلارج 
افيلله والللذات والآخللر والسلليد والعبللد، وضللع يتجللاوز الأسللس الللددة، وينفللتح علللى فضللاء مللن الترجمللة لا تنسللب فيلله الهللويات إلى  للات ثق

عللى  بابامحدده سلفا غير قابله للاختزال، وقائملة خلارج التلاريخ. فالسليد والعبلد، أو المسلتعمر والمسلتعمر لا يمكلن أن يفهملا  سلب رؤيلة 
أنهمللا كيللانان منفصلللان يعللرف كللل منهمللا ذاتلله بشللكل مسللتقل، وإدللا هنللاك تفللاعلا وتبللادلا متواصلللين تلعللب فيهمللا الهويللة الثقافيللة دورا في 

ن الحاضر، وفي فضاء حدي وموقع هجين، يفسح المجال للاختلاف الثقافي بالظهور والكشف علن معلارف ومعلان جديلدة، و يسلمح الزم
. 7002)هومي، لبناء موضوع سياسي جديد يبتعد بنا عن توقعاتنا السياسية المعتادة، ويغلير الأشلكال المعهلودة لمعرفتنلا بلحظلة السياسلة.

 .(11ص
 غاياتري سبيفاك:-3-3
، وعاشلت ودرسلت في الهنلد ثم انتقللت إلى اللولايات 1347ناقدة وناشطة هنديلة ملن أصلول بنغاليلة وللدت في سلنه  غاياتري سبيفاك   

 المتحدة الأمريكية لإتمام دراستها في الأدب المقارن، ومن ثم التدريس في العديد من جامعاتها، اهتمت بدراسات ما بعد الاستعمار، فكان
الا شهيرا أثار الكثير من النقاشات و تناولته العديد من البحوث والملؤتمرات، وهلو مقلال يهلتم بدراسلة التلابع، وجلاء تحلت لها أن نشرت مق

طرحهللا هللو هللل تللوفرت السللياقات  سععبيفاك" الللتي تريللد عبععد إ إبععراهي عنللوان هللل يسللتطيع التللابع أن يللتكلم؟ ومللؤدى الفكللرة كمللا يللرى 
الثقافية المواتية للتابع لكي يتكلم؟ هلل يلتمكن ملن الحلديث، وإ لاع الآخلرين صلوته؟ فالشلعوب المسلتعمرة سللب منهلا حلق تمثيلل نفسلها. 

  .(01:ص7002)إبراهيم،  أي سلب منها حق الكلام، والكلام الوسيلة الوحيدة لتأسيس معرفه متماسكة عن التابع ووعيه ووجوده."
، وهللو طقللس تقللوم فيلله المللرأة satiمثللال عللن طقللس ديللني مللن الطقللوس الهندوسللية القديمللة في الهنللد، وهللو مللا يسللمى ب  سععبيفاكوتطللرح   

ثم  الأرملة  رق نفسها مع زوجها المتوفى، كتعبير عن وفائها وشلجاعتها، وهلذا ملا  سلد فكلرة تبعيلة الملرأة للرجلل، وهيمنلة الثقافلة الذكوريلة
ة الأبوية لتضاف إليهما لاحقا هيمنة الثقافلة الاسلتعمارية، لتجلد الملرأة نفسلها محاصلرة داخلل دوائلر مغلقلة لا تسلتطيع الفكلاك منهلا، الهيمن

 سعبيفاكفيصبح صوتها بالتالي محاصرا، فهو إذا صوت صامت ومحكلوم بالفشلل، لأن هيمنلة المتبلوعين تحلول دون وصلوله، والحلل كملا تلرى 
تلابع، عللن طريلق صلوت المثقلف الصلادر مللن صللب الجماعلة ليحلل محلله في التعبللير، إلا أن هلذا يمثلل أيضلا إشللكالية هلو باسلتعادة صلوت ال

  .(01.ص:7002)إبراهيم،   يث يعيدنا إلى مسالة التمثيل التي طرحها ماركس، وهي عدم قدرة الشرقيين على تمثيل أنفسهم.
 التلقي العربي لخطاب ما بعد الكولونيالية-4
لقللي خطللاب مللا بعللد الكولونياليللة اهتمامللا لافتللا في الأوسللاط النقديللة والأدبيللة العربيللة، ولعللل ذلللك يعللود إلى أن هللذا الخطللاب يلامللس    

، الوجلدان واللوعي الجمعلي العللربي،  كلم أنله يعلاا قضلليه علان منهلا ولا يللزال اللوطن العلربي، ألا وهلي قضللية الاسلتعمار والهيمنلة الإمبرياليللة
وجللد النقلللاد العللرب ضلللالتهم في ملللن  مكانلله أن  يلللب عللن تسلللاؤلاتهم حلللول طبيعللة الاسلللتعمار والآليللات والاسلللتراتيجيات اللللتي ومللن هنلللا 

اعتمدها لبسط هيمنته ونفوذه على امتداد اللوطن العلربي اللذي لا يلزال جلزء عزيلز منله يعلاني ملن ويللات الاحلتلال الاسلتيطاني الصلهيوني. 
ن النقاد والمفكلرين العلرب عللى التعريلف بهلذا الخطلاب وتبيلان مضلامينه وشلرح مقولاتله، وملن ثم اسلتثماره في مالعديد  ومن هنا فقد اشتغل



 

 

 

 

 

75 

أ/د باديس فوغالي        د/ط عبد الناصر سعيدي  
 

عدد من الممارسلات التطبيقيلة. وملع هلذه الجهلود فلإن حضلور هلذا الخطلاب في السلاحة النقديلة العربيلة لازال دون الملأمول، وهلذا ملا أشلار 
 .(424.ص:7002)سعيد،  ياسة والثقافة(في كتابه )السلطة والس إدوارد سعيدإليه 
مثالا جليا على الإسهام العربي المعاصر في الساحة النقدية العالمية، خصوصا مع كتابه )الاستشراق(  إدوارد سعيدلا شك أن كتابات    

قد الذي كان مدخلا رئيسا لدراسات ما بعد الكولونيالية. إلى جانب كتبه المتتالية )تغطية الإسلام( و)الثقافة و الإمبريالية ( وغيرها. و 
نقاد والمفكرين العرب باعتبار أصله العربي ولتبوئه لمكانة رفيعة في المشهد النقدي العالمي، ومن حيزا كبيرا من اهتمامات السعيد شغل 

، 2200سنة لمحمد عناني، ثم تلتها ترجمة ثانية 1981لكتابه )الاستشراق( سنة  كمال أبو ديبدلالات ذلك الترجمة التي قام بها 
سعد البازعي  و جابر عصفورقبل العديد من النقاد والمفكرين العرب من أمثال كتب عنه من  إضافة إلى ترجمة العديد من كتبه ، وما

 وغيرهم.عبد اله العروي و
حين  ثائر ديبوتعد الترجمة أيضا وسيلة هامة في التعريف بخطاب ما بعد الاستعمار وتبيان مضامينه وأفكاره. من ذلك ما قام به    

-03.ص7002)هومي،  وقد قدم له بترجمة رصينة كانت كاشفة وموضحة لأفكاره.، لهومي.ك. باباترجم كتاب)موقع الثقافة( ل 
32).  
، عن المجلس الأعلى للثقافة في دوغلاس روبنسونوكذا ترجمته لكتاب )الترجمة والإمبراطورية: نظرية الترجمة ما بعد الكولونيالية( ل    

  .(12-02.ص:7002)روبنسون،  نيالية وعلاقتها بالترجمة.مصر، و قدم له أيضا بمقدمة وافية عن الدراسات ما بعد الكالو 
، وقد وضع في مقدمته للترجمة شرحا للجهد الذي غاياتري سبيفاككتاب هل يستطيع التابع أن يتكلم؟ ل   خالد حافظيكما ترجم     

تشعبة، والمعاناة المصاحبة لفهم فكرها قام به في تتبع تحديثات هذا الكتاب من طرف المؤلفة نفسها، والجهد المضني في تتبع مراجعها الم
  .(11-02.ص:7070)سبيفاك،  الراقي وأسلوبها المكثف.

إذا ما انتقلنا إلى الجهد التنظيري لنظرية ما بعد الاستعمار في الوطن العربي فان" من الدراسات الهامة التي عالجت خطاب ما بعد    
 صبحي حديديمقاربة عملية التأسيس والتبلور للخطاب في النقد العالمي، دراسة  الكولونيالية، وشكلت تنظيرا زمنيا متقدما من حيث

. ص: 7013)أبو شهاب، المنشورة في مجلة الكرمل الفلسطينية بعنوان)الخطاب ما بعد الكولونيالي في الأدب و النظرية النقدية(."
140.)  
لميجان أما عن المداخل التي اعتمدها النقد العربي في التنظير لخطاب ما بعد الكولونيالية، فإنه يستوقفنا ما جاء في )دليل الناقد(       

، إذ يتناولان مصطلحي الخطاب الاستعماري والنظرية ما بعد الاستعمارية ويفصلان بينهما في التعريف، فالأول سعد البازعيو الرويلي
عن مرحله الاستعمار التي انقضت وانتهت، والثاني يعبر عن مرحلة ما بعد الاستقلال والهيمنة الإمبريالية التي حلت محل الاستعمار، يعبر 

  (.122. ص7007)الرويلي والبازعي، والتي تتطلب نوعا خاصا من التحليل.
ظرية ما بعد الكولونيالية لا تعني مجرده تسلسل زمني في موسوعته)موسوعة النظريات الأدبية( يرى" أن ن نبيل راغبفي حين أن    

أحادي الاتجاه، أي انتهاء عصر الكولونيالية ليحل محله عصر آخر في أعقابه، وإدا هناك اشتباك جدلي وفكري وثقافي وحضاري ومادي 
  (.242. ص7003)راغب، واجتماعي بين الكولونيالية وما بعدها."



 

 

 
 

 

 

76 

 تمثلات خطاب ما بعد الكولونيالية في النقد العربي: جابر عصفور أنموذجا

 أنموذجا
)تمارين في صلاح قنصوهموعة من الجهود ضمن استدعاء الآخر، و من بين هذه الجهود" كتاب مجتبدى لنا أما في المجال التطبيقي فت   

النقد الثقافي(، نجد العناية بالآخر، وخطابه من أكثر الاستراتيجيات التي يلجأ إليها الباحث، فهو يعمل على كسر وهدم أسطورة الآخر 
  (.772ص: . 7073)أبو شهاب، التي استخدمها المستعمر"

أنه من خلال كتاب )المركزية الغربية إشكالية التكون والتمركز حول  رامي أبو شهابوعن مسائلة السرديات والمرويات الغربية، يرى    
ينطلق من استراتيجية واضحة، فضلا عن وضعه جهد نقدي، يقوم  عبد إ ابراهي " يتبدى لنا بوضوح أن   لعبد إ إبراهي الذات( 
)أبو  تفكيك المركزيات، ومسائلة السرديات والمرويات التي عملت بدورها على تعميق هذا الحضور المركزي لبعض الثقافات."على 

 (.772. ص: 7073شهاب، 
في   رامي أبو شهابومن الجهود المميزة التي اعتنت بالتعريف بنظرية ما بعد الكولونيالية وتلقيها في الوطن العربي، جهد       

لرسيس والمخاتلة: خطاب ما بعد الكولونيالية في النقد العربي المعاصر، النظرية والتطبيق(. الذي بسط القول فيه، معرفا بنظرية ما كتاب)ا
ان هذه بعد الكولونيالية، وتلقي النقد العربي لها على المستويين التنظيري والتطبيقي، متتبعا الكثير من أعمال النقاد الذين اشتغلوا على بي

  (.772. ص: 7073)أبو شهاب،  نظرية وتجسيدها في العديد من الممارسات التطبيقية.ال
، و يحععب بععو الوليععد و سعععد البععازعي، و صععاح فخععري، و رضععوع عاشععوروهكللذا تتللوالى الجهللود في تنللاول نظريللة مللا بعللد الاسللتعمار مللع 

 وغيرهم حفناوي بعلي، و خيري دومة
 الكولونيالية:جابر عصفور والنظرية ما بعد -5
ما بعد الكولونيالية، وأولاها اهتماما كبيرا على المستويين النظري والتطبيقي، معرفا بها وبروادها وفي  نظريةانشغل جابر عصفور ب   

فية، وقضية الأمريكي إدوارد سعيد، محاولا مقاربة القضايا التي حضيت باهتمامها، كقضية الهوية الثقا -مقدمتهم المنظر والناقد الفلسطيني
 اللغة، و قضية عالمية الأدب، وغيرها من القضايا.

 المستوع النظري:-5-1
أولا على المستوى التنظيري دلالات مصطلح نظرية مابعد الكولونيالية، حيث تثير السابقة )ما بعد( الكثير من  جابر عصفوريتتبع    

ة  تفصل مابين فترة الاستعمار وفترة ما بعد الاستقلال فقط؟ أم أن الجدل في مصطلح ما بعد الكولونيالية، فهل هي ذات دلالة زمني
على ذلك قائلا: "العلاقة  جابر عصفور دلالتها إلى جانب ذلك نقضية تشمل الفكر الاستعماري بشكل عام في الفترتين معا؟ و يب

وجه عام، خاصة في المجال الذي أصبح يطلق عليه وثيقة جدا بين تفكيك ممارسة )الناقد الكولونيالي( وتفكيك )الخطاب الكولونيالي( ب
( التعاقب الزمني Postوهو مجال تعني فيه كلمه )ما بعد()Post- colonial discourse اصطلاحا )خطاب ما بعد الكولونيالية(

 (.477-471. ص:7010)عصفور، والنقض الفكري على السواء."
تؤدي الدلالتين الزمنية والفكرية معا، وهذا ما  د له سندا في القاموس الإنجليزي يرى أن السابقة )ما بعد(  جابر عصفوروبهذا فإن    

( postحيث يقول " فكلمة ما بعد في استخدامها الانجليزي، مثلا تعني التعاقب والضدية معا في هذا المجال المعرفي.)ولذلك فان كلمه)



 

 

 

 

 

77 

أ/د باديس فوغالي        د/ط عبد الناصر سعيدي  
 

 Post colonialلسواء، حيث يحتويهما الاصطلاح)( على اafter,againstتؤدي، في هذا السياق الاصطلاحي، معنى)
dascourse  (.32. ص: 7010)عصفور،  خطاب ما بعد الاستعمار(")( الذي نصفه، عادة بأنه  

أن هذا المفهوم يتعلق بالكشف عن آليات  جابر عصفورفما المفهوم الذي تحمله هذه السابقة داخل إطارها الاصطلاحي؟  يرى     
اشتغال الخطاب الكولونيالي، وهي آليات مخاتلة تسعى إلى بسط هيمنة هذا الخطاب، التي تقضي بالوصل بين التبعية السياسية و الاتباع 

)عصفور، الهيمنة الإمبريالية الفكري، والتي لا تزال تمارس نفوذها داخل المستعمرات السابقة، التي لازالت تعاني جزئيا أو كليا  من
  (.477-471. ص7010

تشير إلى ما هو معارض أو نقيض للخطاب الكولونيالي، فخطاب ما  -ما بعد -أنه علينا أن نعي أن السابقة جابر عصفورويرى    
معي للشعوب التي كانت بعد الاستعمار يهدف إلى إزالة الحجب عن الأفكار والقيم التي حاول المستعمر أن يغرسها في اللاوعي الج

باللاوعي الجمعي هو اللاوعي الذي يصدر عنه الأديب في العالم الثالث، ولا ينجلي هذا الأمر إلا  جابر عصفورتحت سطوته. وما يعنيه 
لتي من خلال تحليل النصوص وفق مقولات خطاب ما بعد الكولونيالية، وهو الخطاب الذي يكشف الآليات المراوغة، والرؤى الزائفة ا

  (.72. ص7014)عصفور،  حاول المستعمر أن يدسها في اللاوعي الجمعي، وهي ما تتبدى في نصوص الأدباء في الشرق والغرب.
يبين أن اشتغال الخطاب ما بعد الكولونيالي يكون على ما هو مضمر في النصوص، من أجل الكشف  جابر عصفورومن هنا فإن    

لة، والمخايلات الزائفة، التي اعتمدها الخطاب الكولونيالي، من أجل ترسيخ مفاهيم التبعية والدونية عن تلك الأساليب المراوغة والمخات
 لدى الشعوب المستعمرة، ومن أجل التمكين لرؤيته الاستعلائية على هاته الشعوب.

ذين عاشوا في العالم الأول، وتأثروا "هو الخطاب الذي صاغه نقاد العالم الثالث ال جابر عصفورفخطاب ما بعد الاستعمار كما يرى     
 بنقد الفكر الكولونيالي الخاص بالاستعمار الاستيطاني وأشكاله المتقدمة التي صاغت خطابات الكولونيالية والإمبريالية العالمية."

  (.72. ص7014)عصفور، 
ومن ثم فإن خطاب ما بعد الاستعمار هو خطاب نقضي للتوجهات الغربية الاستعمارية المواربة، التي حاولت تشكيل صورة دطية عن    

العالم  العالم الذي رزخ  تحت نير ممارساتها القمعية والعنصرية، والمفارقة هنا أن من صاغوا هذا الخطاب هم أبناء العالم الثالث المقيمين في
 ل، والذين عملوا على تفكيك الأسس التي قام عليها الخطاب الكولونيالي. الأو 
إلى أن من أهم أنواع الخطابات المناقضة للمركزية الأوروبية، والتي عمللت عللى تقلويض أسسلها هلو خطلاب ملا  جابر عصفورويذهب     

حيلث أخضلعوا العلالم الأول لمبلدأ المسلاءلة وقلاموا بالنقلد الجلذري بعد الكولونيالية، اللذي صلاغ مقولاتله بالدرجلة الأولى أبنلاء العلالم الثاللث، 
لممارسللاته الاسللتعمارية، ورفللع السللتار عللن تحيزاتلله العرقيللة والجنسللية والدينيللة، والكشللف عللن الآليللات الللتي اعتمللدها مللن أجللل بسللط سلليطرته 

أن النقلد الأدبي لخطلاب ملا بعلد الكولونياليلة  عصعفور جعابرونفوذه على الشعوب المستعمرة، وتكريس مبدأ التبعية والخنوع. ومن هنا يرى 
قللد تصللدى لهكللذا خطللاب، عللبر تقللدن السللردية المناقضللة لمللا حللاول الاسللتعمار أن يرسللخه مللن سللرديات ومللرويات، تخللدم مصللالحه وتعللزز 

حب كتلاب )المعلذبون في صلا فعانون فرانع ، جعابر عصعفورنفوذه. وكان من هؤلاء الذين حملوا راية خطاب ملا بعلد الاسلتعمار كملا يلذكر 
، وغليرهم ألعتت ميمعيو التونسلي الأصلل  سعي ير، والملارتينيكي شعينو أتيعييالارض( و)جلد اسود وأقنعه بيضاء(، إلى جانب النيجليري 

من أبناء المستعمرات اللذين فتحلوا باب التحلرر اللذي انطلوى عليله خطلاب ملا بعلد الكولونياليلة، لتلتحلق بهلم صلياغات نقلاد العلالم الثاللث 



 

 

 
 

 

 

78 

 تمثلات خطاب ما بعد الكولونيالية في النقد العربي: جابر عصفور أنموذجا

 أنموذجا
ز في الذين عاشوا في العالم الأول، والذين مارسوا الوعي الضدي ضد الممارسات الكولونيالية ذات البعد الأكاديمي في اللدوائر الغربيلة، ويلبر 

 ، وخاصلللة في كتابللله )الاستشلللراق( وبدرجللله اقلللل في كتابللله )الثقافلللة والإمبرياليلللة(.إدوارد سععععيدهلللذا المجلللال اللللدور الطليعلللي اللللذي قلللام بللله 
 (.110-103. ص: 1332)عصفور، 

ر في فرنسلا اللتي ، واسلتق1323بعد أن تلرك مصلر سلنه  أنور عبد المالكأيضا إلى الدور الطلائعي" الذي قام به  جابر عصفورويشير    
أصللدر منهللا دراسللاته المتتابعللة الللتي لفتللت الأنظللار إليلله، بوصللفه رائللدا مللن رواد نقللض الخطللاب الكولونيللالي، سللواء في مجللال نقللد الاستشللراق 

لخصوصلية، ، أو نقلد المركزيلة الغربيلة وتأكيلد ا1323الذي بدا بمقالته الشهيرة )الاستشراق في أزملة( اللتي نشلرها بالفرنسلية في باريلس سلنه 
. ص: 7010)عصلفور،  ."1327وذللك في الدراسلات اللتي توجهلا كتابه)الخصوصلية والنظريلة الاجتماعيلة( اللذي صلدر في باريلس سلنه 

442.)  
تلقي خطلاب ملا بعلد الاسلتعمار في اللوطن العلربي، ويلرى أنله لقلي ترحلابا في المشلهد العلربي المعاصلر، اللذي كلان  جابر عصفورويرصد    

من التبعية، وتحرير العلوم الإنسانية والنقد الأدبي من الدوران في فلك الآخر، بما يشق الطريق أمامله لببلداع اللذاتي. وهلو  يهدف للتخلص
الذي لا يزال يستهوي خطاب ملا بعلد الاسلتعمار ملن أجلل الوصلول إلى أشلكال إبداعيلة جديلدة انطلاقلا  جابر عصفورالسبيل كما يرى 

 حسعو اليعي و  يوسف سعدو  أمل دنقلفي فن الروايلة، و  جمال الغيطانيو  نجيب محفوظنحو ما نجد عند من الأشكال التراثية، على 
في الفن المسرحي. ليوازيهم النقاد العرب الذين لا زالوا يعملون على تقدن تشكيلة فاعلة من النقد الثقافي  سعد إ ونوسفي فن الشعر و 

في المشللهد العللربي المعاصللر، مللع  جععابر عصععفورخطللاب مللا بعللد الكولونياليللة حضللورا كمللا يلحلل  ودراسللات مللا بعللد الاسللتعمار. وقللد ازداد 
-12. ص: 7014)عصلفور،  ترجمه العديد مما كتبه أعلامه ورواده، وشغف الشباب المثقف بترجمة أصوله النظرية، وعددا ملن تطبيقاتله.

12.)  
أن" كلا الخطابين  د  جابر عصفورتعمار في المشهد الثقافي العربي  يرى وحول وقع  خطاب النقد الثقافي و دراسات ما بعد الاس    

لمزاح عن في الثقافة العربية، في العقود الأخيرة، استجابة واسعة لأن كلا الخطابين يسهم في الخروج من الدائرة المغلقة للبنية، ويعيد للذات ا
السبيل للحضور الفاعل للهوامل والأطراف، وينقض التراتب المعتاد بين القامع  المركز دورها الفاعل، وينقض المركزية الأوروبية بما يفتح

والمقموع، والتابع والمتبوع، والشمال والجنوب، ويقيم نوعا جديدا من الحوار متكافئ الأطراف، في مناخ واحد يحترم الهويات الثقافية، 
  (.132-132 . ص:7014)عصفور،  ويعترف بالتعددية والتنوع الثقافي الخلاق."

فكلا الخطابين يعملان على تفكيك سلطة المركز، والكشف عن مضمراته وآلياته المخايلة، التي تستبعد الهامل من دائرة صنع القرار     
 على جميع المستويات، وبالتالي الحد من فاعليته، والانزواء به إلى دوائر التبعية والدونية والجمود. وهذا ما يسعى خطاب النقد الثقافي

 ما بعد الاستعمار إلى الخلاص منه، وإرساء قواعد التنوع الثقافي الخلاق. وخطاب 
 المستوع التطبيقي:-5-2
من منظور دراسات ما بعد الكولونيالية، مع خصوصية في الطرح، وفي ما يلي  جابر عصفورهناك العديد من القضايا التي عالجها    

 دوذجين عنها.  



 

 

 

 

 

79 

أ/د باديس فوغالي        د/ط عبد الناصر سعيدي  
 

 عالمية الأدب-5-2-1
وبلغتين معينتين هما الإنجليزية  عوة إلى عالمية الأدب من المنظور الغربي توجها يرى أن صفة العالمية ترتبط بدول بعينها،تمثل الد    

أن صفة العالمية تمثل إشكالا بالنسبة للناقد  جابر عصفورالأمريكية،. ومن هنا يرى  –وبمرجعية مهيمنة هي المركزية الأوروبية  والفرنسية،
بي إذ أن مجاورة هذه الصفة للأدب العربي كقولنا الأدب العربي والعالمية " صفة ملحة على وعي مؤرق  ضوره في عالم والأديب العر 

وم نتيجة مكانته في هذا العالم وعلاقته به، وذلك على نحو تبدو معه صفة العالمية علامة على حضور منقوص ووجود ز متقدم، وعي مأ
بدو لهفة الاتصاف بهذه الصفة أو الانتساب إليها لهفة على دخول فضاء متقدم، وعالم أكثر هيمنة غير مكتمل في هذا العالم، كما ت

 (.322. ص: 7010)عصفور، بأكثر من معنى"
ليست حاضرة عند الناقد الغربي" أن صفة العالمية عند مثل هذا الناقد في علاقته بأدبه  جابر عصفورإلا أن هذه الإشكالية كما يرى    

لا تمثل إشكالا يرتبط  ضور منقوص أو وجود غير مكتمل وإدا هي صفة من صفات القيمة الموجودة بالفعل في أدب هذا  الخاص،
. 7010)عصفور، الناقد والمأخوذة مأخذ التسليم في ملازمتها هذا الأدب الذي لا يحتاج إلى أن يثبت لغيره ما هو معدود من طبيعته"

  (.322ص: 
لم يصرح بذلك، إلا أننا نقف فيما سبق على أن هذا الناقد  جابر عصفورالاستعلائية لبنسان الغربي، ورغم أن وهنا تكمن النظرة   

ملازمة له ولا يمكن فهمها وتصورها بعيدا عما يعتقده، وحاول أن يقنع مقابله في العالم  الغربي قد أقنع نفسه بأن صفة العالمية هي صفة
و القيمة، وأن وجوده منقوص وغير مكتمل، وهذا ما سعت دراسات ما بعد الاستعمار إلى نقضه وتبيان الثالث انه فاقدا لهذه الصفة أ

 بطلانه.
على مبدأ المشابهة، وهو المبدأ الذي يسعى إلى توحيد المتغايرات بطريقة جبرية، تجعل منها  جابر عصفوريقوم مفهوم العالمية كما يرى   

  (.41. ص: 7010)عصفور،  والمآل.صورا متكررة للمركز بصفته المرجع 
 ليه.فمبدأ المشابهة الذي تقول به العالمية، مبدأ ينفي كل اختلاف وتنوع، و عل من الرؤية الغربية للقيمة الأدبية المعيار الذي يُحتكم إ   
مقاربة يقوم بها على الآداب التي هي ، هو الناقد الذي يملي مبدأ المشابهة في كل جابر عصفورومن ثم فان الناقد الكولونيالي حسب    

على هامل المركز الذي ينتمي إليه، مما  عل ممارساته النقدية ذات وجهة إيديولوجية، تسعى إلى بسط الهيمنة الثقافية التي هي انعكاس 
 (.412. ص: 7010)عصفور،  للهيمنة السياسية والاقتصادية.

يرى أن العامل الأول  جابر عصفورزعة العالمية المرتبطة بنزعه المركزية الأوروبية، فإن وحول العوامل التي أسهمت في تقويض هيمنة ن   
التي يتعلق بالبعد التاريخي، الذي يتمثل في وعي التابع بتبعيته، ومحاوله التخلص من قيود الاستعمار عن طريق الثورات التحريرية الوطنية، 

ق الشعوب من ربقة الاستعمار، وقد ارتبط هذا الوعي ضمن سياق التمرد العام بالبعد أدت في عقدي الخمسينيات والستينيات إلى انعتا
ئم الثقافي الوطني،الذي جاء كردة فعل عكسية على ثقافة المستعمر المتعالية، سعيا منه إلى تحقيق الإبداع الذاتي، بعيدا عن التقليد القا

في بروز أشكال إبداعية جديدة  جابر عصفورة. وقد أسهم هذا السياق كما يرى على مبدأ المشابهة، والذي تشكلت في أطره نزعة العالمي
تنأى بنفسها عن التبعية، وتستعين بلغة )الآخر( المستعمر لتقوض هيمنته بلغته، وتؤسس أصالتها الذاتية في حراكها مع كل من يناهض 



 

 

 
 

 

 

80 

 تمثلات خطاب ما بعد الكولونيالية في النقد العربي: جابر عصفور أنموذجا

 أنموذجا
زيف خطاب المركزية الأوروبية، وما ينطوي عليه من تحيزات التبعية. وقد رافق هذه النماذج الإبداعية مساعي نظرية عملت على كشف 

 (.433. ص: 7010)عصفور،  العرق والجنس، و مخايلات التفوق، وما يبرر مساعيه السلطوية.
"أن الخطوة الأولى للتحرر من الوعي الزائف الذي يشيعه مفهوم عالمية الأدب، على النحو الذي اعتدنا جابر عصفورويتصور        

ه، هو تفكيك المفهوم بما يكشف عن لوازمه الإيديولوجية، وبما لا ينفصل عن عملية مساءلة جذرية، شاملة، تسعى إلى تقويض المركز علي
 (.401. ص: 7010)عصفور،  الواحد المهيمن، وتسهم في تحرير وعي التابع من عقدتي التبعية  و الاتباع معا."

لمفردات خطاب ما بعد الكولونيالية، واستعانة بآلياته، فالتقويض أو التفكيك لازمة من  جابر عصفوروفي هذا لجوء واضح من لدن    
 لوازم هذا الخطاب، يسعى من خلاله إلى الكشف عن الرؤى الزائفة التي حاول المركز المهيمن أن يسوقها عن منظوره لعالمية الأدب. 

، هلو دعمهلا بخطلاب التنلوع الخللاق، اللذي عصعفور جعابرالأدب حسلب وما يكمل عملل الخطلابات النقضلية اللتي قوضلت نزعلة عالميلة   
ى يعبر عن عالمية مغايرة، تقوم على التعدد والاختلاف، وتثري الساحة العالمية بنماذج لا حد لها من الإبداع، حيث لا موانلع ولا قيلود علل

تعصللب، يكشلف علن إمكلانات لا حصللر لهلا، يلاملس فيهللا الأعملال الإبداعيلة المنطلقلة مللن كلل بللاد العلالم، في حللوار بنلاء بلدون تحيلز أو 
 (.421. ص: 7010)عصفور،  العمق الإنساني، ويعبر فيها عن المشاغل النوعية لكل قطر من الأقطار.

ومللا نخلللص إليلله أن عالميللة الأدب، طرحللت إشللكالا عميقللا حللول علاقللة آداب العللالم الثالللث والللتي مللن بينهللا الأدب العللربي بآداب العللالم   
إلى أن يكشف حقيقة هلذه العلاقلة، مسلتلهما مقلولات خطلاب ملا بعلد الاسلتعمار، ليلنقض بهلا مبلدأ  جابر عصفورالأول، وهذا ما دعا 
 مبدأ التنوع الخلاق.المشابهة، و يدعو إلى 

 إشكالية اللغة -
 اللغة هي لسان الشعوب وترجمانها، والمعبرة عن هويتها وثقافتها وحضارتها، فلا غرو أن تأخذ المكانة اللائقة بها بين العناصر المكونة   

 و للهوية الوطنية و القومية. واللغة العربية واحدة من هذه اللغات، والتي كانت ولا زالت محل صراع وتجاذب بين أبنائها المنافحين عنها،
خصومها الذين عملوا على تشويهها والتضييق عليها لتوسم بالتخلف والدونية وعدم مسايرة العصر، ومن هنا فلا تزال اللغة العربية تواجه 

حية تحديات كثيرة في استيعاب هذا الزخم الهائل من المعارف والمعلومات، نتيجة لتقدم العلوم الحديثة ومخترعاتها، فمع هذه الوفرة الاصطلا
  العلوم والمعارف " تبدو اللغة العربية كما لو كانت تستجيب إليها استجابة السلب، نتيجة عدم تطور علاقات إنتاج المعرفة وأدواتها فيفي

الأقطار الناطقة بها. ولا تزال اللغة العربية أسيرة هذا الوضع الذي تأخذ فيه أكثر مما تعطي، وتنقل أكثر مما تضيف، وتتبع أكثر مما 
  (.747. ص: 7002)عصفور،  ع، نتيجة عوامل سياسية واقتصادية وتقافية لابد من مواجهتها، والتصدي لها بالتحليل والنقد."تبتد 
فمرد هذه الوضعية التي تعيشها اللغة العربية هي السياسات الاستعمارية والامبريالية، التي عمللت عللى تهميشلها، والتمكلين للغاتهلا لأن    

باقللي اللغللات، وتحكللم بللذلك سلليطرتها علللى الشللعوب. الأمللر الللذي تطلللب وجللود خطللابا نقضلليا يللدحض مقولاتهللا، تسللود وتهلليمن علللى 
 ويكشف زيفها، وهو ما توفر عليه خطاب ما بعد الكولونيالية، الذي كان في طليعته بعضا من أبناء العالم العربي.

لوم الحديثة والتكنولوجيا فحسب، بل تشمل أيضا ظاهرة العولملة اللتي أن المشكلة لا تقتصر على التقدم السريع للع جابر عصفورويرى    
هلي تتراكم نتائجها بشكل متسارع في مختلف الميادين والمجالات، لتترك أثارها وتلقلي بظلالهلا عللى اللغلات الوطنيلة والقوميلة، لا سليما اللتي 

لمهيمنلة، الللتي تعللبر علن مفللاهيم العولمللة وثقافتهلا، الللتي تتنللاقض مللع عللى صللله مباشللرة بالعولملة، وتجتاحهللا تراكيللب ومفلردات اللغللة السللائدة وا



 

 

 

 

 

81 

أ/د باديس فوغالي        د/ط عبد الناصر سعيدي  
 

هي سيادة اللغلة  جابر عصفورثقافة التنوع، و التي تسعى إلى إرساء دوذج ثقافي متسلط، تستبدل فيه التنوع بالوحدة، والنتيجة كما يرى 
زوهلا بالتراكيلب والمفلردات، ملع هشاشلة مقاومتهلا الداخليلة، الصاعدة عولميا على حساب اللغات اللية، اللتي لا تكلف لغلة العولملة عللى غ
   (.747. ص: 7002)عصفور،  فتصدق عليها بذلك مقوله ابن خلدون أن المغلوب دوما مولع بتقليد الغالب.

اء ملا تعللق إلى تركة المستعمر، التي تركت انعكاسلاتها السللبية عللى لغلات العلالم الثاللث، سلو  جابر عصفورويضاف هذا الوضع حسب    
رنسلية.. إلى منها باستبدال لغة التل باللغة الأم، أو بظاهرة الازدواج اللغوي، عند الكتاب الذين يكتبون بالعربية والانجليزية أو العربية والف

 سعويف أهعدا لذلك أمثلة عن كتابات  جابر عصفوراللغات الأخرى التي تلازمت مع الوجود الاستعماري في الوطن العربي. و يضرب 
في لبنان، وغيرهم، فهي دلاذج جلاءت في السلياق اللذي توللدت عنله كتلابات  أمين معلو في المنفى، و  جتان جتان خليلفي مصر، و 
والكثلير ملن أمثالله في اللغلة الانجليزيلة، اللتي باتلت تهليمن عللى  سععيد إدواردفي اللغلة الفرنسلية، وملا ألفله  الطاهر بو جلعونو  محمد ديب

ظللاهرة الاسللتبدال اللغللوي المصللحوبة بالازدواج اللغللوي حقيقللة ماثلللة إلى الآن  جععابر عصععفورالمشللهد اللغللوي العللالمي. ولا تللزال كمللا يللرى 
في المشهد العلالمي المعاصلر، واللتي اسلتبدلت أسلاليب  بالرغم من زوال الاستعمار القدن، لتستمر بصور جديدة كانت نتيجة لصعود العولمة

 (.743. ص: 7002)عصفور،  السيطرة القديمة بأساليب أكثر دهاء ومراوغة.
:" لم تكلن ظلاهرة الاسلتبدال اللغللوي ظلاهرة تبعيلة ثقافيلة عللى طلول الخلط، فقلد خلقلت الأوضللاع جعابر عصعفورولحسلن الحل  كلم يقلول   

ملن علاقاتهلا أشللكال مقاومتهلا. وملن هلذه الأشلكال ملا اتخللذ لغلة الاسلتعمار لغلة لمقاوملة الاسلتعمار، كمللا الاسلتعمارية نقيضلها، وتوللدت 
 (.744-743. ص: 7002)عصفور،  حدث في حالة كتاب الجزائر على سبيل المثال."

العلالم الثاللث بلغلة العلالم  مع بعض الاحتراز ما حصل مع خطاب ما بعد الكولونيالية الذي صاغه أبناء جابر عصفوروهذا يشبه  سب  
، ’الأول الذي عاشوا فيه، وذلك سعيا منهم لنقض أسس الخطاب الاستعماري وأساليبه في بسلط هيمنتله عللى مصلائر اللدول المستضلعف

 (.744-743. ص: 7002)عصفور،  وخير دوذج لذلك هو كتابات إدوارد سعيد الفلسطيني الأصل الأمريكي الجنسية.
عن إشكالية الهوية المزدوجة التي غدت مظهرا من مظاهر الإبداع العلربي المعاصلر، وهلي الإشلكالية الأحلدث لملا  فورجابر عصيتحدث    

خلفه الاستعمار الاستيطاني في الأوطان التي تسلط عليها، محاولا فرض لغته، وتهميل اللغة العربية بواسلطة وسلائل ومغلريات متعلددة، مملا 
. ص: 7010)عصللفور،  .13رات إلى الكتابللة باللغللة الوافللدة، الللتي هيمنللت علللى أوطللانهم منللذ القللرن حللدى بالعديللد مللن كتللاب المسللتعم

132.)  
فالمستعمر يعتبر اللغة أداة من أدوات الهيمنة، فعن طريقها يستلب الهوية الثقافية للشعوب، وعن طريقها يغرس مفاهيمه وأفكاره،    

فلا عجب أن يعمل جاهدا لإزاحة اللغات الأصلية للشعوب، لتحل محلها لغته المتعالية وبواسطتها يسوّق لعقدة الاستعلاء والتفوق، 
 والمغالية.

مثالا عن الأدباء الجزائريين الذين كتبوا بلغة الاستعمار في مقاومتهم له حيث يقول:" وبرر روائيون جزائريون  جابر عصفورويضرب    
للاستعمار بأنهم لا يكتبون أدبا فرنسيا، وأن استعمالهم اللغة الفرنسية مجرد وسيله، تشبه فرنسيوا اللسان، كتاباتهم الإبداعية المقاومة 

  (.132. ص: 7010)عصفور،  استعمال الرسام لألوان صنعت في فرنسا أو أية دولة أجنبية."
 الها هي التي تحدد فعلها المقاوم من عدمه.فالكتاب الجزائريون يعتبرون اللغة أداة مثل باقي الأدوات التي لا جنسية لها، وطريقة استعم    



 

 

 
 

 

 

82 

 تمثلات خطاب ما بعد الكولونيالية في النقد العربي: جابر عصفور أنموذجا

 أنموذجا
يطرح الرأي المناقض لهذه الدعوة والتي تبرر هذا الاستعمال في كونه وسيلة من وسائل الدفاع، ملع تناسلي أن اللغلة  جابر عصفورإلا أن   

ات ذات البعلد السياسلي والاجتملاعي وليدة بيئتها والسياق الثقافي والاجتماعي الذي ترعرعت فيله، فهلي محمللة سللفا بالكثلير ملن الإيحلاء
  (.133. ص: 7010)عصفور،  والثقافي والحضاري والإديولوجي، التي لا يمكن فصلها عنه.

إلا أنه يعود ويطرح أراء مخالفة للسابق، وكأنله لم يقتنلع بوجهلة النظلر تللك فيقلول علن هلذه الأراء أنهلا تلرى "أن الكاتلب في النهايلة، هلو    
الشروط التاريخية التي تشكل فيها وعيه، وإغفال ذلك هو إغفال لحقيقلة موضلوعية، لا سلبيل إلى إنكارهلا. هلي أن كتلابا نتاج واقعه ونتاج 

، والجيل اللاحق علليهم اللذي يمثلله مولود معمري، و أسيا جبار، و مالك حداد، و كاتب ياسين، و مولود فرعون، و محمد ديبمثل 
نشأوا في سياق استعماري فرنسلي، معلاد للغلة العربيلة اللتي منلع تدريسلها وحاربهلا، مقابلل تلدريس اللغلة ، في الجزائر، أساسا إدريس شرايي

علات الفرنسية التي ظلت لغة التعليم طوال الحقبة الاستعمارية الفرنسية. وكانت النتيجة كتابا يكتبون بالفرنسية حقا، لكن بما يعبر علن تطل
 م، سلللواء في تأثيرهلللا عللللى القلللارئ الفرنسلللي أو القلللارئ العلللربي عللللى امتلللداد العلللالم العلللربي كلللله."وطلللنهم للتحلللرر اللللذي أسلللهمت فيللله كتلللاباته

  (.140. ص: 7010)عصفور، 
دلوا ومما سبق نخلص إلى أن إشكالية اللغة العربية، تظل قائمه ما لم تكن لأبنائها مسلاهمتهم الفعاللة في التقلدم العلملي والمعلرفي، وملا لم يل   

علللترك الثقلللافي العلللالمي، خاصلللة وان لغلللتهم لغلللة ثريلللة وولادة، باسلللتطاعتها مضلللارعة لغلللات العلللالم المتقلللدم  لتنلللال مكانتهلللا اللللتي بلللدلوهم في الم
تسللتحق. مسللتعينين بمللا رفللدتهم بلله النظللريات النقضللية الحديثللة، كمللا هللو الشللأن في نظريللة مللا بعللد الكولونياليللة الللتي كشللفت زيللف دعللاوي 

 ة، ومحاولته طمس عناصر هوية الشعوب التي وقعت تحت نير سطوته.الاستعمار الثقافية واللغوي
 خاتمة .6

 وفي الختام نخلص إلى أن: 
خطاب ما بعد الكولونياليلة خطلاب نقضلي للمقلولات الاسلتعمارية والإمبرياليلة، يكشلف زيلف أفكارهلا، ويلدحض طروحاتهلا، ويفضلح  -

 تحيزاتها. 
الذين عاشوا في العالم الأول ودرسوا ودرَّسوا في جامعاته، فقوضوا خطاب الهيمنة الغربية من خطاب كان رواده من أبناء العالم الثالث  -

 داخله وبلغته. 
خطاب تلقته الساحة النقدية العربية بكثير من الترحاب، لأنه خطاب يلامس مشاغلها وهمومها،  كم أنها بلدان عانت من  -

 الاستعمار ولا زالت تعاني من صوره وطرقه الجديدة، إلا أن حضوره في الساحة العربية لا يزال دون المأمول. 
مد إلى التعريف بأصوله ومفاهيمه ورواده، وطفق يقارب قضاياه، باسطا القول فيها، بكثير من الحفاوة، فع جابر عصفورخطاب تلقاه  -

مللع خصوصللية في الطللرح. كقضللية عالميللة الأدب، ودحضلله لمبللدأ التشللابه الللتي تقللول بلله. ومللن ثم الللدعوة إلى التنللوع الخلللاق لآداب العللالم. 
لاسللتعماري، وهيمنللة لغللات العللالم الأول علللى بقيللة اللغللات، ولا سللبيل إلى وقضللية إشللكالية اللغللة العربيللة، الللتي لا تللزال قائملله  كللم الإرث ا

 خلاص اللغة العربية من هذا الوضع، إلا بترقيتها والنهوض بها ومجابهه كل التحديات.
أن يعمللق مللن خلاللله فهمنللا لللذواتنا وعلاقتنللا بالآخللر، وأن يفكللك التراتبيللة القائلللة بأن هنللاك مركللز يمثللله  جععابر عصععفورخطللاب حللاول -

 الغرب، و هوامل تمثلها بلدان العالم الثالث.



 

 

 

 

 

83 

أ/د باديس فوغالي        د/ط عبد الناصر سعيدي  
 

 
 :قائمة المراجع

 :إدوارد سعيد -
  .1ط والتوزيع،رؤية للنشر ، القاهرة، : محمد عنانيق: المفاهيم الغربية للشرق. ترالاستشرا ، 7002 *
دار  ، بيروت، لبنان،: غاوري فسواناثان، تر: نائلة قلقيلي حجازيفة: حوارات مع إدوارد سعيد، تقالسلطة والسياسة والثقا، 7002 *

  .1، طالآداب
دار الحلوار للنشلر ، اللاذقيلة، سلوريا، : محملد عبلد الغلني غنلومتلر ،في نظرية الاسلتعمار وملا بعلد الاسلتعمار الأدبيلة ، 7002، آنيا لومبا -

 .1طوالتوزيع، 
 :جابر عصفور -
 .1ط دار المدى للثقافة والنشر،دمشق، سوريا،  آفاق العصر.، 1332 *
 .1ط دار التنوير للطباعة والنشر،، بيروت، تحديات الناقد المعاصر، 7014 *
  .1، طالدار المصرية اللبنانية، نحو ثقافة مغايرة، 7002 *
 .1طدار الشروق، ، القاهرة، مصر، الهوية الثقافية والنقد الأدبي، 7010 *
المجلللس الأعللللى  ، القللاهرة، تللر: ثائللر ديللب، يات الترجمللة مللا بعللد الكولونياليللةالترجمللة والإمبراطوريللة: نظللر  ،7002، دوغلللاس روبنسللون -

  .1ط للثقافة،
المؤسسة ، بيروت، النظرية والتطبيق ونيالية في النقد العربي المعاصرالرسيس والمخاتلة: خطاب ما بعد الكول ،7013، رامي أبو شهاب -

  .1ط العربية للدراسات النشر،
، الدار البيضاء، دليل الناقد الأدبي إضاءة لأكثر من سبعين تيارا ومصطلحا نقديا معاصرا، 7007، البازعي سعدو  الرويلي ميجان -

  .1طالمركز الثقافي العربي، المغرب،
  https://www.raya.comهل يستطيع التابع أن يتكلم. صحيفة الراية القطرية.  /  ،11/02/7002، عبد الله إبراهيم -
 
 


