
 
 

 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 

 

 291  - 282: ص                                                                                            (5202)20، العدد: 10المجلد:
 

 
 

182 

الاستعماري  رها في تفكيك الخطابوي ودالنزعة ما بعد الكولونيالية في الخطاب الروائي الجزائر

 "رواية " إيزابيل" ل " سليم بتقة" أنموذجا

The Postcolonial Tendency in Algerian Discourse and Its Role in Deconstructing 

Colonial Narratives: Isabelle by Salim Bakkatha as a Case Study 

 *سهيلة علي صوشة 

  المدرسة العليا للأساتذة بوسعادة 
 (الجزائر)

alisaoucha.souheyla@ens-

bousaada.dz 

 

 : الملخص
 معلومات المقال

دف هذا المقال إلى كشف اشتغال النزعة ما بعد الكولونيالية في الرواية الجزائرية ، من خلال رواية " هي

إيزابيل" ل " سليم بتقة" كنص يفكك الخطاب الاستعماري ويعيد تمثيله، والتأثيث لمركزية جديدة ضمن ما 

رواية  تنظر لمقاومة رمزية من خلال إظهار البعد يعرف بالخطاب المضاد، وقد توصلت الدراسة إلى أن ال

الإنساني للذات الجزائرية، وإماطة اللثام عن التجاوزات الاستعمارية الثقافية والاجتماعية حيث سعت رواية ما 

بعد الكولونيالية إلى فضحها وتشكيل في المقابل فضاء لاستعادة الفعل، وتحرير التمثيل مؤكدة بذلك على دور 

 .رفي مساءلة السلطة وإعادة تشكيل العلاقة بين المستعمِر والمستعم   الكتابة

 تاريخ الارسال:

30/30/2025 
 تاريخ القبول:

2025/12/02 
 تاريخ النشر:

22/12/2322 

 ما بعد الكولونيالية
 الخطاب المضاد

 إعادة التمثيل 
 الخطاب الاستعماري

 ر.الذات والآخ

Abstract :   Article info 

This article aims to explore the postcolonial tendency in the Algerian novel through Isabelle by 

Salim Bakkatha, as a text that deconstructs and reconfigures colonial discourse, establishing a 

new centrality within what is known as counter-discourse. The study concludes that the novel 

presents a form of symbolic resistance by highlighting the human dimension of the Algerian self 

and unveiling the cultural and social abuses of colonialism. The postcolonial novel seeks to expose 

these transgressions while creating a space for reclaiming agency and liberating representation, 

thereby affirming the role of writing in questioning power and reshaping the relationship between 

the colonizer and the colonized. 

Received 
30/30/2025 

Accepted 
02/12/2025 

Published 

21 /21/ 2025 

Keywords: 

 : Postcolonialism 

 Counter-discourse, 
Re-representation 

                                           
 علي صوشة سهيلة *

mailto:alisaoucha.souheyla@ens-bousaada.dz
mailto:alisaoucha.souheyla@ens-bousaada.dz


 

 

 

 

 

183 

 سهيلة علي صوشة                                                            

 

 

 

 

 

 Colonial Discourse 

 Self and Other 

 

 
 مقدمة .1

على الشعوب المستعمَرة خلق تشوه عميق في الذاكرة الثقافية للشعوب، من خلال اشتغاله على البنية  كان من تداعيات الاستعمار
وهذا مستوى الأدب أو التعليم ... الخ بخلق صورة مشوهة مشروخة في الخطاب الكولونيالي سواء على ية والتمثيلية للذات المستعمَرة الرمز 

ما ولد ما يعرف ب ما بعد الكولونيالية أو الخطاب المضاد كنوع من رد فعل ناتج عن الشعوب المستعمَرة التي سعت إلى إعادة الاشتغال 
 ركز واهاام  والذات واآخخر من ههة وتككي  الخطاب الاستعمار  ومساءلته من ههة أخرى. على تمثيل الم

يعد الأدب الجزائر  من بين الخطابات التي نشأت وترعرعت في مركز التجربة الاستعمارية، فإنه يمثل مادة دسمة غنية بمختلف التشابكات 
ل أ  بعده، ماا يعطي القدرة على مقاربته من منوور ما بعد الكولونيالي  كسبيل التاريخية والتداخل الرمز  سواء كان ذل  قبل الاستقلا

نتاج الذات، في ضوء تمثلات اآخخر  وهو الأمر الذ  اشتغل عليه الروائي " سليم بتقة" إلطرق التي أثثها الخطاب المضاد في إعادة لكهم ا
لاشتغال على المركز من خلال رحالة أوروبية، ومن هذا يد صياغة المكاهيم، واولونيالي يعفي روايته " إيزابيل"  التي عدت نصا ما بعد  ك

ونة الطرح يمكننا طرح إشكالية تتوافق والبحث عن اآخلية التي اشتغل عليها الخطاب المضاد في إعادة بلورة المكاهيم والتمثيل من خلال المد
ماهي آليات تككي  الخطاب الاستعمار  في روع ما بعد الكولونيالي؟ و في مش المدروسة فنقول: كيف تنخرط رواية إيزابيل لسليم بتقة

 هذه الرواية إذا اعتبرناها نصا مضاد لما بعد الكولونيالية؟ 
 بعض الكرضيات كنوع من الانطلاق فنقول:  غهذه الإشكالية فإننا نصو  في ضوء

لية من خلال اشتغاهاا على سرد مضاد يعيد تمثيل خطاب رواية إيزابيل لسليم بتقة تندرج ضمن ما يعرف بأدب ما بعد الكولونيا-
 المستعمر. 

تعتمد الرواية على جملة من الأساليب والأدوات كالمكان والعادات والدين   للتأثيث هاوية هزائرية محضة لم تقدر الممارسات  -
 الاستعمارية من اضطهادها والتخلص منها.

ذج استعمار ، إلى شخصية هجينة انقلب على تمثيل اآخخر، وهو اشتغال هديد للروائي من تحول إيزابيل من شخصية كولونيالية / نمو  -
 خلال هعل شخصية استعمارية هي من تعيد التمثيل ومركزية الوهود. 

  . توضيح مكاهيم ما بعد الكولونيالية، وطريقة الاشتغال عليها في الخطاب السرد-التي يسعى هاا هذا البحث فهي: أما عن الأهداف 
 نتاج نص مضاد ما بعد الكولونيالي. إه، ومحاولة كشف طرق اشتغاله على النور إلى موقع الأدب الجزائر  ضمن هذا الاتجا-
 الخوض في رواية " إيزابيل" لسليم بتقة" للوقوف على تموهرات الخطاب المضاد وآلية تمثيله. -
 بر التمثيل وإعادة السرد. إبراز دور الأدب في تككي  الخطاب الاستعمار  ومقاومته ع-

طار الخطاب الاستعمار ، وكذا إم العلاقة بين الأدب واهاوية في لكهدنا على المنهج الوصكي التحليلي الأهداف اعتمولتحقيق هذه 
 تحليل المكونات السردية والرمزية للخطاب المضاد. 

 
 : من الجذور النظرية إلى تجلياتها في الأدب المقاوم. ما بعد الكولونيالية .2



 

 

 
 

 

 

184 

ل" لسليم بتقة أنوذجاالنزعة ما بعد الكولونيالية في الخطاب الروائي الجزائري ودورها في تفكيك الخطاب الاستعماري رواية " إيزابي  

الدول إن الحديث عن الاستعمار هو الحديث عن غزو ثقافي ومعرفي أكبر من اعتباره غزوا عسكريا، يسعى إلى سلب وعي 
علن نزعات فكرية وثقافية تسعى إلى ثم ما لبثت توهر للا نتاج التبعية هاإوإعادة  ،حدة من النمطية واهايمنةقائها وفق وتيرة واإبالمستعمرة و 

رد إعادة النور في العديد من المقومات كاهاوية والتاريخ والخطاب للدول المستعمرة ومحاولة إماطة اللثا  عن الانتهاكات الثقافية خاصة ك
 فعل مضاد في نهاية الحقبة الكولونيالية.

أسس  ضحيث أصبح نورية نقدية شاملة تقو  من ذل  إلى أبعدكولونيالية كرد فعل سياسي ليذهب ظهر فكر ما بعد ال
لى الخطاب الاستعمار  وتكشف آلياته الرمزية والثقافية، وإعادة الاعتبار للهويات الممزقة، وكذا تصوير المعاناة التي خلكها الاستعمار ع

ن أهم الكضاءات التي أثثت على هذا مستوى الوهود، والتمثيل والمعرفة من خلال الاشتغال على الكعل الكتابي الروائي الذ  عد م
 التككي  الرمز ، حيث توهر الذات المستعمرة وهي تستعيد وهودها من خلال بناء سرديتها الخاصة. 

 تعريف ما بعد الكولونيالية: -.1.2
يشير مصطلح ما بعد الكولونيالية إلى مؤسسة الخطابات والنوريات المبلورة للكهم الجديد من قبل الدول المستعمرة التي كانت 
تحت السيطرة الغربية، وقد كانت عبارة عن  رد فعل مناهض للتجربة الاستعمارية خاصة في آسيا وأفريقيا حيث " كان الغربي يرى في 

من خلال هعل الشرق مكانا وظيكيا يسقط عليه الغرب  (642، ص 6002)هكن ، قيق الكولونيالية" الشرق القريب مكانا لتح
رغباته، وأحلامه الإمبراطورية، وأوها  التكوق الحضار  ويتأتى ذل  بإعادة تدوير الشرف وفق حاهة الغربي التوسعية واهايمنة، فحضور 

خضاعه فالككر الكولونيالي " بطبيعة إ  لا يكتمل بناء الغربي إلا عبر الأساس الذالشرق بوصكه اآخخر في الكعل الغربي هو بمثابة حجر 
ستعْمِر والمستعْمَر"

ُ
كثنائية تقابلية تشكل أساس الخطاب   (40، ص6002) الخربطولي،  الحال فكر مقارن يقو  على وهود قطبين هما الم

تي تهدف إلى تثبيت علاقات اهايمنة والتراتبية ضمن سياق معرفي وثقافي من المستعمْر/ المستعمَر/ الغرب/ الشرق، التحضر/ اهامجية وال
فالاستعمار " لم يكن مجرد احتلال عسكر  أو توسع هغرافي بل كان   ،يعطي للمستعْمِر أحقية احتكار حتى لغة وتاريخ وهوية المستعمَر

ل إنتاج صور وتمثيلات فكرية تخضعه رمزيا قبل أن حكا  السيطرة على الشرق من خلاإمعرفية وثقافية مكتملة، سعت إلى منوومة 
مستندا في ذل  إلى  ،قابلا للتمل  والترويض في المخيلة الغربية بوصكه كيانا تخضعه ماديا، فقد اشتغل المستعمر على تشكيل الشرق

 يق هدا. ومنه فالكولونيالية قد أخذت منحى ثقافي ومعرفي عم (40، ص 5992)سعيد،  خطاب معرفي يشرع هيمنته"
ا إعادة هيكلة وخلق هديد لمكهو  الشرق الوهمي الذ  يوهد في المخيال الغربي ظهور " اآخخر" في نورية المقارنة هذه إنم   إن  

 الاستعمار ، وتككي  هذه المقارنة هو ما يشتغل عليه الخطاب ما بعد الكولونيالي من خلال استرهاع سلطة الذات، والتاريخ، والوهود.
لا ترتبط ما بعد الكولونيالية بكترة زمنية فقط بل تتعداها لتصبح منوومة فكرية ونقدية تعمل على إعادة صياغة مكهو  اهاوية، 
وتصحيح التاريخ، وبناء ثقافة خاصة بالبلدان المستعمَرة، وإعادة تمثيل الحقائق من ذات المنوور، إنه ببساطة  خطاب مقاو  يسعى إلى 

لأفكار، والخطاب المزور التي اشتغل عليها الاستعمار وإعادة بناء الوعي المشوه، وتصحيح المسار، وفضح الخطابات تككي  الأنومة وا
لعالم الاستعمارية المبطنة في الوثيقة الأدبية، وكذا تككي  مركزية الغرب وشعاراته الزائكة عن الحضارة والإنسانية عبر خطاب يعُيد كتابة ا

 بزاوية مختلكة. 
 السياق التاريخي لنشأة الفكر ما بعد الكولونيالي.  .2.2

نشأ الككر ما بعد الكولونيالي نتيجة التحولات الكبرى التي عرفها العالم خلال القرن العشرين، وكذا تشكل لحوة التغير 
افع من القلق الوهود  ووسيلة لتمثيلها وفهمه، كحركات التحرر إذ تتحرك بد بة نكسها شاهدة على التحولوالوعي، إذ تصبح الكتا

والرغبة في التقد  المستمر فهي كتابة لا ترضى بالسكون بل تمثل سيرورة ديناميكية تبحث عن أفق هديد، وتطرح أسئلة الذات واهاوية 
خاصة تل  لخطاب  والمعنى ما يجعل منها أداة نقدية ومقلقة في آن واحد وقد ساهمت عدة عوامل تاريخية وسياسية وفكرية في تبلور هذا ا



 

 

 

 

 

185 

 سهيلة علي صوشة                                                            

وظهور دول حديثة العهد بالاستقلال  بسبب فقدان بعض الدول الاستعمارية هيمنتها  ،لامبراطوريات الكولونياليةاالمتعلقة بتكك  
واقتصاديةوهذا ما أتاح الكرصة للدول المستعمرة أن تعيد التككير في بعض السياسيات كاهاوية والانتماء واللغة  ،تدريجيا لأسباب عسكرية

ة فسرعان ما ظهرت النخب المثقك ،بعد الكولونيالية  كرد فعل عن اهايمنة المستعمرة الممتدة حتى بعد الاستقلال بشكل رمز  وثقافي فما
دراك هديد لإرث الاستعمار  ك " فرانز فانون الذ  كتب عن الاغتراب النكسي واللغو  للمستعمر في  إهاذه البلدان للتعبير عن وعي و 

رض، بشرة سوداء أقنعة بيضاء الذ  يقول فيه ) حين يكرض المستعمر لغته، فهو لا يكرض وسيلة تواصل، بل يكرض كتابه معذبو الأ
مار رؤية العالم (، وإيمي سيزير التي أعطت مكهوما مغايرا  للزنج لإعادة الاعتبار للهوية الافريقية في " خطاب حول الاستعمار"  ) الاستع

ده الماد  بل في كيانه الرمز  واللغو  والثقافي(، ومال  بن أنس الذ  أثث لنتائج الاستعمار التي يهين الإنسان ليس فقط في وهو 
زرعت قابلية التعود على الاستعمار وقبوله في كتابه " شروط النهضة" ) إن مشكلتنا ليست في الاستعمار بحد ذاته، بل في القابلية 

ليتم الاشتغال عليها  ( 22، ص6006)قادر ، تأسيس الخطاب ما بعد الكولونيالي" ون هذه الأعمال لبنة أساسية في للاستعمار( لتك
نتيجة تراكمات نضالية ورؤى سياسية كانت مخاض الاستعمار ونمت في ثوب  5921بعد ذل  كنورية نقدية قائمة بذاتها بداية من 

 فهم العلاقات الثقافية والقوى الرمزية التي تنتجها العولمة. تحرر  وتجذرت كنورية في الحقل الأكاديمي ولا زالت مجالا حيويا يساعد على 
 المفاهيم الأساسية لما بعد الكولونيالية. . 3.3

الاستعمار المعرفية والتمثيلية، والرمزية ينطو  الككر ما بعد الكولونيالي على مكاهيم نقدية متداخلة تسعى إلى تككي  ترسبات 
والتي تمثل ركيزته وبنيته النورية. تعود هذه المكاهيم إلى خبرات " ادوارد سعيد، هومي بابا غاياتر  وتجسيد الخطاب التي تعمل على شرح، 

دراك ضرورة تغيير بعض المسميات واستعادة الذات/ الوهود، وإعادة تشكيل اهاوية إفقد حملوا هذه المكاهيم دلالات  ،سبيكاك وغيرهم
 من أهم المكاهيم نجد:  ،عمَرةوصياغة التاريخ من هديد بمنوور الدول المست

ويقصد به أن الغرب لم يكتكي باهايمنة على الدول بالمعدات العسكرية بل اشتغل على فعل خطابي يؤثث بنيته السردية التمثيل:-أ
بلورته دة على تضليل الحقيقة، وتبني صور مشوهة عن الشرق فالتمثيل في هذا السياق لا يعتمد على نقل الواقع بل يتعداه إلى إعا

 السلطوية للمستعمر ليتحول بذل  اآخخر إلى شخصية مهمشة،تابعة تخد  سردية المستعمِر.  وتشكيله على حسب الرؤيا
ها هو الأكثر ئة الرئيسية حداثة زمانيا وإن نشو الحديث هنا عن الخطاب هو حديث عن الرواية كونها هي " أكثر الأشكال الأدبي

مبرالية أحدهما ولقد حضنت الرواية والإ ،كثر غربية، ونسقها المعيار  للسلطة الاهتماعية هو الأكثر بينةقابلية للتاريخ، وحدوثها هو الأ
فالرواية من .( 539، ص 6054سعيد، ) اآخخر إلى درهة عالية يستحيل معها... قراءة أحدهما دون التعامل بطريقة ما مع اآخخر"

ة، كما أنها الشكل الأدبي الذ  مشى بالتواز  مع تطور الاستعمار الأوروبي فترهم حيث بنيتها تمثل أداة من أدوات السلطة الثقافي
 تطلعاته، وعمل على إعطاء تبريرا لممارساته الثقافية والعسكرية ولذل  لا يمكن قراءة الروايات الكلاسيكية كروايات " هين أوستن بمعزل

لى حسب قول " ادوارد سعيد" حتى بدا من المستحيل فصل الخطاب السرد / عن سياقها الامبريالي لأنها ببساطة هناك علاقة متبادلة ع
الرواية عن الخطاب الاستعمار ، فالرواية قد كان هاا دور بارز في تصدير تل  التمثيلات التي أعطت للاستعمار الحصانة بأن تكون 

فالاستشراق " ليس فقط ، تاج اهايمنةإنلي يسهم في ق على أنه بناء تخييمشروعا ثقافيا مبررا لدى الشعوب الغربية التي صورت الشر 
ومن  (55، ص 5992) سعيد،  مجموعة من المعارف عن الشرق بل هو أسلوب غربي للهيمنة عليه، وإعادة تشكيله والسيطرة عليه"

للسلطة الاستعمارية وفضح  هذه الصياغة تكمن أهمية الككر ما بعد الكولونيالي في أن يعيد قراءة هذه النصوص كجزء من البنية الرمزية
 هذه التمثيلات وكشف طابعها الأيديولوهي. 

وهو المقابل أو الشرق وهو مكهو  يحيل إلى التمثيل الذ  يبنى عليه النورة الاستعمارية من تقييم عرقي وثقافي، الآخرية / الآخر:-ب
لغرب/ الشرق، المتحضر/ البدائي ضدية ك نحن/ هم، اوبوصكه كل ما يحمل نقيضا للذات الغربية، يشتغل هذا المكهو  على ثنائيات 



 

 

 
 

 

 

186 

ل" لسليم بتقة أنوذجاالنزعة ما بعد الكولونيالية في الخطاب الروائي الجزائري ودورها في تفكيك الخطاب الاستعماري رواية " إيزابي  

تبقي اآخخر على اهاام  من خلال إخراهه من دائرة الكعل ر السيطرة و اهم هذا التصنيف في ترسيخ تراتبية ثقافية عنصرية تبر سي
، 5992سعيد، )بالتخلف، والغموض "هويته استنادا إلى ذاته بل من خلال نكي اآخخر وتمثيله بضد كنعته فالغرب " لا يبني  ،والتمثيل
بعد الكولونيالي في تغيير هذه العلاقة، وإقامة صرح هديد والتهمي  وهنا يكمن دور خطاب ما كنوع من الاقصاء، والنكي، ( .42ص 

 يعطي للآخر أحقية الكعل والتمثيل لذاته ولكيانه كوهود متكق عليه وثابت. 
ت الأكثر تشابكا وتعقيدا، وقد برز بشكل خاص مع " هومي ك بابا" في كتابه " مواقع يمثل هذا المكهو  من المصطلحاالتهجين:-ج

ء الثقافة" يحيل إلى معنى تداخل وتكاعل ثقافي غير متكافئ بين قطبين المستعمِر والمستعمَر وذل  لعد  توافق ثقافتهما ماا يؤد  إلى نشو 
، غير أن هذا التهجين في الككر الكولونيالي أو الاستعمار  يشتغل عليه من عامل ثالث هجين بين الثقافتين لا ينتمي لأ  من الطرفين

باب أنه " هوية نقية" تابعة هاذا الككر وهو الأمر الذ  عانده " هومي بابا" من خلال تأكيده أن اهاويات تنُتج و يعُاد تشكيلها 
لا يكشف نسخة مطابقة للثقافة الاستعمارية بل يكشف تا ولا شرقيا خالصا فالتهجين " باستمرار داخل فضاء ثالث ليس غربيا بح

حتى يتم إعادة بناء الذات  (562، ص 6056ك بابا،  )تداخلا متناقضا يجعل المستعمر يهز البنية الثقافية من داخلها لا بتكرارها " 
 وإعطاء مكهو  هديد هاا يخرج من الصراع بين المستعمِر والمستعمَر. 

  " أنطونيو غرامشي" و هو يشير إلى الكئات الاهتماعية والسياسية المهمشة داخل نوا  المهيمنة، حيث صاغ هذا المكهو التابع:-د
للإشارة إلى الطبقات الاهتماعية الدنيا التي ليس هاا القدرة على أن تكون فاعلة في تشكيل الخطاب، ثم ما لبث أن يتطور هذا استخد  

ر  سبيكاك" والتي نحت به منحى هديدا يشير إلى الكئة المهمشة للمنومة المستعمَرة لا سيما المكهو  بعد الكولونيالية على يد " غايات
النساء والكلاحين اللذين ليس هام القدرة على تمثيل أنكسهم ووضع بصمتهم في فعل الخطاب بل يستندون إلى ما دونهم هاذا التمثيل وهذا 

ت النخبة  تكمن في صمت التابع بل في أن صوته غالبا ما يختزل ضمن خطاباما هعلهم ضمن دائرة التهمي  والتغييب " المشكلة لا
لذل  فقد كان ( .14، ص 6050سبيكاك،  ) نصات له، ماا يجعل حضوره مجرد أداة تخد  بنى اهايمنة "إالتي تتحدث باسمه دون 

داخل المتن السرد ، ثم إعادة كتابة التاريخ من هدف أدب ما بعد الكولونيالية كسر هذا الاستعمال من خلال منح التابع أحقية الكعل 
 منوور هذا التابع. 

" الدراسات التي تبحث في العلاقات الثقافية بين الغرب بوصكه مستعمِرا وما يقع وهو نوا  لإنتاج المعرفة من خلال  الخطاب:-ه
الاستعمار، مع ما تتضمنه تل  الدراسات من تحليل خارج الغرب بوصكه مستعمَرا وما يقع خارج الغرب من دول وقعت تحت طائلة 

ويجعل من الممكن " تتبع الصلات بين الواهر ، (33دت، ص الرويلي، )النصوص الأدبية وغيرها للكشف عن استراتجياتها الخطابية"
لومبا، ) والأدب والثقافة"والخكي، والمهيمن والمهم ، والأفكار والمؤسسات إنه يسمح لنا برؤية كيكية عمل السلطة من خلال اللغة 

لتحدد ما هو ماكن قوله، وما يجب تركه فهو " لا يكتكي بعكس الواقع كما هو، بل يسهم في تشكيله، وصياغته،  .(30، ص 6002
  من خلال إعادة المعرفة من الأسكل في الككر ما بعد الكولونيالي. .(46، ص 6002فوكو، )" ر ما يقال وما يمنع التككير فيهحيث يقر 

أولاشرح طريقة اشتغال اهايمنة الكولونيالية في تمثيل اآخخر،  من خلال ساسية للككر ما بعد الكولونياليتشكل هذه المكاهيم القاعدة الأ
 واستغلال التاريخ وتشويهه، ثم كيكية استعادة الذات والوهود وإعادة تمثيلها من الداخل ثانيا. 

 الكولونيالية من مقاومة الاحتلال إلى تفكيك خطابه.الأدب الجزائري في سياق ما بعد .3
إن الحديث عن الاستعمار الكرنسي للجزائر هو الحديث عن حالة مخالكة عن غيرها من التجارب التي تشتغل عليها السياقات 

محو اهاوية الثقافية، واللغوية، ما بعد الكولونيالية نتيجة عنكه وعمقه، فهو تعدى أن يكون استعمارا إداريا أو سياسيا إلى العمل على 
ل اعتبار الجزائر دماج والكرنسة والمحو الرمز  والجغرافي من خلاعب الجزائر  عبر ماارسات الإوالدينية وكل ماله علاقة بالوهود واهاوية للش

من مقاومة ثم استقلال ليشتغل  من فرنسا، ظل الأمر هكذا عقدا من الزمن ليتغير الأمر مع حدوث ثورة نوفمبر وما عقبهاهزءا لا يتجزأ 



 

 

 

 

 

187 

 سهيلة علي صوشة                                                            

ا الأدب في محاذات  للتطورات السياسية ويتحول بدوره إلى أداة فاعلة في استعادة السيادة السردية لينتج بذل  رواية هزائرية تمثل نموذه
 الاستقلال.  ة اهاوية لما بعدلءتككيكا للخطاب الاستعمار ، ومساحيويا لما بعد الكولونيالية حيث تمارس الكتابة بوصكها 

 : ائري في ضوء ما بعد الكولونياليةمراحل الأدب الجز .1.3
عن الأدب الجزائر  الذ  دخل مرحلة  امع  حصول الجزائر على استقلاهاا كان لابد هاذا الحدث أن يكون له تأثير أدب الذاكرة:-أ

الجديد الذ  منحها بعدا مغايرا في ما بعد  قعمن خلال ربطها بالواعلى إعادة النور لبعض المكاهيم  هديدة عملت على الاشتغال
وصراعات ت الاستقلال،  وازدواهية اهاوية فقد سعى الخطاب إلى تسليط الضوء على الخيبات التي أعقب ،والانتماء الاستعمار كاهاوية

إلى الثورة التحريرية أو بالحديث عن الداخل السياسية حيث " عبر الروائيون الجزائريون عن واقعهم بكل تكاصيله وتعقيداته سواء بالعودة 
وهو ما يعكس البعد التمثيلي لصراع   (.34، ص 6052-6052) طيبون، التغيرات التي طرأت على المجتمع الجزائر  بعد الاستقلال"

لم بعد الاستعمار هاوية التي تشكلت أن اار بعد الاستقلال خاصة تل  التي تتعلق باهاوية إذ " الداخل الجزائر  ضد امتدادات الاستعم
فهي تارة تأخذ وهودها من ماضٍ مثقل بالوطنية  ،تتجاذبه أطراف عدةمر تشكل مسترة نهائية بل ظلت تتسم بالتوتر و تبنى في صو 

، ص 6004بورايو، )والبطولة، وتارة من حاضر يتأرهح بين التمس  بالأصالة وبين اندفاع نحو حداثة مشروطة بإرث المستعمِر" 
ولغة  /ولغة أصلية ،آخر/وذات ،حاضر/التكاوض على عدة هبهات من ماضي  بذل  اهاوية منطقة صراع دائم يتم فيهالتغدو  (.533
مكان معينين على السلوك و ع الاقتصاد  والاهتماعي في فترة " أثر الوضفاشتغل الأدب ما بعد الكولونيالي على نقل  مستعمِر
 .(.33، ص 5915الخطيب، )" الإنساني

كانت   حيث شهدت تحولات عميقة 5911 :  مساءلة اآخخر:  بدأ التأثيث هاذه المرحلة منبعد الكولونيالية المتأخرةأدب ما -ب
نتيجة الأزمات السياسية، والاهتماعية، وأخذ الأدب على عاتقه محاولة الغوص في العمق من خلال تككي  الخطابات الكبرى بما فيها 

" وإن كانت ية على حد سواءهذا الأمر ظهور فعل كتابي اشتغل على الذاكرة الجمعية والكرد الخطاب الثور  في حد ذاته، ترتب على
هتماعي يعالج الكاتب من خلاله موقكا إيديولوهيا كما فعل الطاهر وطار في روايته " اللآز" اي إطار زماني أو الثورة في آخر الأمر إنما ه
والحب كما فعل محمد عرعار في روايته" الطموح"، أو شؤون الاستعمار والحضارات  ،والخلود ،والموت ،والحياة ،أو يبحث شؤون الككر

ة" و" مالا تذروه الرياح" والحب كما فعل ذل  عبد المال  مرتاض في روايته" نار ونور" وبعضها ك"نهاية الأمس"، و" طيور في الوهير 
، ص 5913) مصايف،  عامة، وطبقاته المحرومة بخاصة"ب زائر ثار الثورة الاهتماعية والنكسية التي عانى منها الشعب الجآتعالج 
لم تعد فرنسا  ر سابق، ومركز ثقافي حاضر حيث " وكذا إعادة النور إلى ما وراء علاقة الجزائر  بكرنسا من حيث أنها مصدر لدما(.62

ثه توترا عاطكيا مازقا يتأرهح إر عقدا يحمل في حت هاهسا ثقافيا مفي الوعي الجزائر  مجرد استعمار سابق يمكن تركه في الماضي بل  أصب
فكرنسا لم تعد تتمركز  .(29، ص 6050الأعرج،  )بين القبول والرفض والانجذاب والتشويه، وبين الرغبة في الترك والخوف من التكرار"

، الأدب بل وحتى في الحلم الجماعيفي ئر  على أنها تاريخ استعمار  وحسب بل تحولت إلى هزء من الذات في اللغة و في المخيال الجزا
ن الذات التي ، لأنه يكتب هزءا ملى الإرث والرفض والذاكرة والخوفليشتغل الكعل السرد  على تل  المنطقة الرمادية التي تقف ع

معها كعنصر  ين التحرر من قيدها أو التعاي بطاب الجزائر  كونها توتر دائم ولعل هذا ما هعلها عالقة في الخاستعمرت من الداخل 
 موهود في تشكيل اهاوية.

 
 المضاد.  لخطابقة من ممارسات المستعمِر إلى ابتيالية في رواية إيزابيل لسليم الكولونما بعد .4

بعد الكولونيالية، لا من خلال الاستعادة الخطابية المباشرة لحقبة واية " ايزابيل" ل " سليم بتقة" داخل مجال ماتتحرك ر 
سات الاستعمار الكرنسي بل عبر تككي  ماارسات المستعمِر الرمزية التي ما تزال مستمرة في بنية الوعي، واللغة، والعاطكة وتأتي هذه الممار 



 

 

 
 

 

 

188 

ل" لسليم بتقة أنوذجاالنزعة ما بعد الكولونيالية في الخطاب الروائي الجزائري ودورها في تفكيك الخطاب الاستعماري رواية " إيزابي  

دانة لاختلال والإخر الكرنسي على نحو رمز  لا يخلو من التوتر وامن داخل الحكاية، حيث يعُاد تمثيل العلاقة بين الذات الجزائرية واآخ
الخكية وفي المقابل تبنى الرواية على هذه الجبهة نصا مضادا يشتغل على فضح المستعمِر، وتككي  سلطته الرمزية  من خلال النور في 

ة التي اشتغل عليها " سليم بتقة" لبناء النص والنص المضاد وكأنه التي مثلتها " إيزابيل" كونها البطاق  قات العاطكية واللغوية والوهوديةالعلا
 ويمكننا تأسيس ذل  على :  ،التناقضات، والانتهاكات الممارسةبذل  يسعى إلى أن تكون شخصية منهم هي الشاهدة على فضح جملة 

 يشتغل ذل  من خلال::في الرواية / الخطاب الكولونياليممارسات المستعمر . 1.4
تشتغل أولى ماارسات المستعمِر في تشكيل المركز من خلال هعل نكسها هي الوصية على   الآخر المستعمِر بوصفه مركزا رمزيا:-أ

من  خلال جملة الوصي الحضار  على شعب متخلف  منبمصطلح استعمار   نها توكل هاا مهمة العبث فيها أوالجزائر واعتبارها هزءا م
التي تهدف إلى إعطاء نورة للأهالي والعالم بأن وهود فرنسا ليس احتلالا بل رسالة تمدن وتمثل ذل  من مستوى ية الممارسات المادية والرمز 

، 6064) بتقة،  عادة تشكيل الكضاء الجزائر  وفق النموذج الأوروبي "  الجزائر مدينة أوروبية"إحول العمراني من خلال العمل على الت
عيد تشكيلها وفق نموذج  عمارية استعلائية من خلال فرض تصور حضار  ينزع عنها خصوصيتها وياست يعر  هذا القول رؤيا (20ص 

يقد  الجزائر مدينة بلا ماضي وبالتالي فهو ليس توصيكا هغرافيا بريئا بل ينطو  على عنف رمز  لتغريب المدينة الجزائرية  "  كولونيالي
دينة أسطورية شرقية ساحرة، شيئا ما مثل حلب والقسطنطينية، وبغداد.. غير أني منذ أن خطوت شوارع العاصمة أول مرة كنت أتخيلها م

.. مقاهي ومطاعم، وشوارع واسعة، وعمارات من أربعة طوابق، وساحة تذكرني بباريس، وبمرسيليا ونيس وهدتها مدينة أوروبية بامتياز
يحتسون البيرة، وهناك سيدات وفتيات جميلات،  يكراسصغيرة، حيث تعزف الموسيقى الكلاسيكية .. هناك أوروبيون يجلسون على  

نه تحول صاد  ضرب وعي ايزابيل عرض الحائط حيث تنتقل من تصور استشراقي إ(22-22ص  ،6064 ) بتقة، وبعض الجنود.. "
ذا التناقض بين المتخيل والواقع " مدينة أوروبية بامتياز" تشبه باريس ومارسيليا هدراكها أنهاإنة شرقية تشبه بغداد وغيرها إلى للجزائر كمدي
بلغ من ذل  بل يجسد بشكل عميق فكرة التوسع الكرنسي، والكراغ الرمز  للهوية المحلية أايزابيل وحسب بل يتعداها إلى  لا يعكس خيبة

استعمارية سطحية هاءت ظهار كيف استبدلت ذاكرة المدن الإسلامية الساحرة  بجمالية  إلخطاب السرد  لسليم بتقة من أهل أثثها ا
 طار السخرية والتذمر. إلة " مدينة أوروبية" لا تخرج من على شكل إدانة ناعمة في طمس الأصالة فجم

الشعب حيث قدمت بعض  هذا التغيير الماد  للحضارة العمرانية، عملت فرنسا على إضكاء طابع أبو  على سياستها اتجاهوبموازاة 
 الجانب الحسن الذ  ظلت تحدثني عنه ونحن في طريقنا إلى هنا.. هنايكم لم أرى-المساعدات كالمعونة " 

هذا ما يعكس ما و (.644، ص 6064بتقة، ) نحن لا نتوقف على تقديم المساعدات لسكان هذه القرى في البلديات المختلطة "-
عاد تأطير الوهود الاستعمار  بوصكه خدمة ومساعدة، وبهذا يار ، حيث تصور اهايمنة على أنها حساني الاستعميسمى بالخطاب الإ

 . تخلكة، وتجميل صورته أما  العالمههدا نبيلا لإنقاذ الشعوب الم
في رواية " ايزابيل" حالة من الاغتراب العميق في وطنها إذ تتحول في الخطاب  تعي  الذات الجزائريةاغتراب الذات الجزائرية: -ب

، فلا حضور حقيقي لصوته في المدينة بل ولا تمثيل لروحه في إلى مجرد كائن هامشي مكعول به، ومن صاحب أرضالسرد  من فاعل إلى 
حداهما أن أوصلهما للبيت ...  أن فرنسيتان مترنحتان ... أمرتني مؤسساتها بل يوضع تحت مهجر التهديد والتغييب " أوقكتني سيدتا

... ولما طلبت الأهرة ارعلى مهل  يا حمت العربة وانخكضت..ما اهتزت عجلاكلالطويل أثناء الطريق تشتم وتلعن  كانت ذات اللسان 
 استغلهما... ني  رطيان مستكسرين أخبرته إحداهما بأراحتا تتكوهان بكلمات لم أفهمها وتضحكان... ولما دخلت معهما في خصا  لمحنا ش

ول ، تتحللذات حيث فقدت حقوقها في بلدها نه اغترابإ  (.22، ص 6064) بتقة،  رفع أحدهما العصا في وههي وأمرني بالمغادرة"
فتتحول بذل  إلى سلاح طبقي عنصر  كولونيالي، هذه نصاف الأوروبي إأداة لقمع الجزائر  و  إلى النوا  الاستعمار العدالة في ظل 

كان يغمض . ياتأن " يكون فيها محبوبا كما في القصص والحكاء خارج هذه التعسكات يستطيع الممارسة التي هعلته يبحث عن فضا



 

 

 

 

 

189 

 سهيلة علي صوشة                                                            

عينيه، ثم يطلق عنان خياله، فيسبح مع ذاته... كان يون أن وهه القمر سينشق كما يحدث في الحكايات القديمة... سيأخذها بعيدا إلى 
حيث سيكون العشب خصبا، والأشجار محملة بالثمار، إلى حيث يتدفق الذهب إلى قاع الجداول... سوف تمر الحياة كالمداعبة، ربما 

نان من مغادرة بسكرة وستطأ قدماهما شواطئ أوروبا وستخكق الأمواج ساقيهما المرتجكتين... لقد وددت وبكل كياني أن يصبح سيتمك
حلم الذات المهمشة التي تبحث عن موطئ قد  في زاوية من هذا العالم حيث تكون فيه  (29-21، ص 6064) بتقة، الحلم حقيقة" 

إنه توق إلى عالم مواز  عالم الخيال أين يجد كل ما يهواه القلب وتستلذه العين كنوع من المقاومة  " محبوبة كما في القصص والحكايات"
الناعمة للواقع القاسي، كما أن الرغبة في الذهاب لأوروبا إنما هو  فعل رد يشتغل على كسر القيود وتحقيق الذات خارج منوومة 

انتبهي لنكس  فالسحليات قد تكاهئ  من أ  مكان، لقد  - " رة الاستعمارابا داخليا ضمن دائالتهمي ، أين تعي  الذات اغتر 
 قبضنا على اثنين منهما كما ترين..

بدا أنه كان يستمتع وهو يصكهما بالسحليات، كان يكعل ذل  بنبرة عنصرية مقيتة، وهو على يقين من أنه ينتمي إلى هنس  
 بشر ... 

انطباعا بأن هؤلاء الجنود داخل هذا الحصن قد نسوا جميعا أن في هذه لقد أعطت الجدران العارية الرطبة، والصمت، والضوء الخافت 
المنطقة من العالم هناك بشر مثلهم تماما هام أسماء وأسر وتاريخ، وعادات، ونمط معيشي، وأحلا  وضحكات، وبيوت مبهجة مضيافة 

. ( فالجزائر  كائن غير موهود، مغيب، 602، ص 6064ية أرادت أن يول العربي مسحوقا، ومطرودا" ) بتقة، لكن الدعاية الاستعمار 
 صوته غير مسموع. 

نقدا سياسيا مباشرا للاستعمار بل تعتمد على نسق أكثر عمقا إن الرواية لا تقد  الداخل:كلونيالية من فضح الممارسات ال-ج
كالتكوق الثقافي الكولونيالي، والتمدن والسلطة المعرفية وغيرها فإيزابيل توهر هنا كرمز   كي  البنى الرمزيةية من خلال تكوتمثيلا للكولونيال

مزدوج الدلالة فهي تارة تكضح جملة الممارسات الاستعمارية وتارة أخرى توهر الجزائر / العربي على الوهه الإنساني الصحيح الذ  عمل 
 م بتقة" يبحث عن شاهد منهم ليرو  حقيقة قصتهم الاستعمارية ويصحح التاريخ. الاستعمار على تشويهه وكأن " سلي

يتكقد ل تاريخ بلاده الاستعمار ، و ئنقد  فرنسي من الداخل يساتوهر إيزابيل في لحوات متقدمة من الكعل الكتابي كصوت 
وكان هلُ ما يهمها  لغة، واهاوية، والإنسانية،مة، والعن كثب الممارسات اللاإنسانية التي تعدت الأرض إلى أهل الأرض نحو الكرا

  (.21، ص 6064بتقة، ) وتكضله " الدعوات إلى التحرر، وشكاء الجسد والعقل، برفض الامتثال والخضوع لقيود حياة الغرب الزائف"
غرب الزائف الذ  تنتمي له هغرافيا  وهنا تتجلى تناقضات الذات الكولونيالية كونها لا تتوانى عن التعبير عن رغبتها في التحرر من قيود ال

نسان الغربي الذ  وإن توصيف نعتي لأزمة الإكمبدأ حتمي وهذا ما يجعلها أقرب إلى التيار الإنساني المتجاوز للثنائية الاستعمارية، وهو 
داخلي  يبدأ من فضح سياسة متل  التكنولوهيا إلا أنه خسر المعنى لذا تسعى إيزابيل إلى استبطان رؤية تحررية تبحث فيها عن شكاء ا

الاستعمار " أما الأطكال فكانوا يهربون مني  طوال الوقت، ويغلقون الأبواب في خوف، عرفت من خذير فيما بعد أن الأهالي هنا 
-562، ص 6064) بتقة،  وبسبب ما عانوا من عنف المستعمر، هعلوا النساء والأطكال في حالة من الرعب المقدس من " الرومي" "

تجاوز الاستعمار الجغرافيا ليمتد إلى النسيج العاطكي والجمعي للمجتمع الجزائر  لتتحول نورة الأبرياء منهم كالأطكال إلى اآخخر   (562
 الاستعمار  نورة خوف وتوهس غريز   وتراكمي ناتج عن ذاكرة جماعية محملة بالعنف لما بعد الصدمة الاستعمارية القاسية وما انجر  

رفة عبارة عن قكص بلا نوافذ يحتشد داخله عدد من السجناء، وتكوح منها رائحة كريهة تقلع القلب، الحرارة لا تطاق .. مع في غ عنها "
، ص 6064بتقة، )مرور الساعات، كانت ترى الحراس يعيدون المساهين وهم في حالة يرثى هاا من أثر التعذيب .. يبصقون ويصرخون" 

ترى " الحراس يخلعون أحزمتهم ويضربون بها السجناء، ثم يأخذون الواحد تلوى اآخخر، منهم من يعود وعلامات  كانت،  (.512
فكضاء السجن هنا إنما هو مجال ووسيلة لتعرية  ، (.590، ص 6064بتقة، )عذيب بادية على كامل هسده، ومنهم من لا يعود" تال



 

 

 
 

 

 

190 

ل" لسليم بتقة أنوذجاالنزعة ما بعد الكولونيالية في الخطاب الروائي الجزائري ودورها في تفكيك الخطاب الاستعماري رواية " إيزابي  

لكرض اهايمنة ومحو الكينونة الإنسانية، لتأتي الرواية  لتككي   االتي تعد تمثيلا منومالمستعمر عنيكة من خلال ماارسات البُنى الاستعمارية ال
الخطاب الكرنسي التبرير  الذ  يسعى إلى تغطية هرائمه من خلال " تمدين الشعوب" في ظل خيانة الصورة الإنسانية التي سعى 

كانت الرغبة في تدمير بالنسبة لإيزابيل ،مرين والجنود المقتنعين بأنهم يعيشون في الجنةلمعالاستعمار إلى تجميلها "  لعنت هذه البلدة وهؤلاء ا
 خلاقيوأ إنه تمرد فكر  (.633، ص 6064)بتقة،  الأكاذيب، وتحطيم صور الدعاية الاستعمارية تحدوها أكثر من أ  وقت آخر"

 ار  بل تسعى إلى تككي  الزيف الذ  يقو  عليه هذا الحضور.على البنية الكولونيالية، فإيزابيل لا تكتكي برفض الحضور الاستعم
 ا، ثم تسويقور لا تمد للواقع بصلةآليات الخطاب الاستعمار  التجميل والتبرير من خلال صياغة ص تكضح الرواية عن
طمها من الداخل، وهي صياغة ورة الدعاية الاستعمارية وتحصإلى سرد رمز  تشوه فيه إيزابيل  لتتحول الروايةللمستعمر على أنه المنقذ 

ج فقط أ  من ار الخ ما يتعلق بمكهو  الخطاب المضاد حيث لا يتم رفض الاستعمار منوعي ما بعد الكولونيالية خاصة فيتتماشى مع 
 . ذاتها من خلال لعبها دورا مزدوهاالمستعمَر بل تقلب مكاهيمه من الداخل من وحي الثقافة الاستعمارية 

فعلى عليها خطاب ما بعد الكولونيالي  يمثل النص المضاد أهم آلية يشتغل المضاد بوصفه تفكيكا لهيمنة المستعمر: طابالخ.2.4
عامدا في ذل  على ،في هوف اللغة والتمثيل والمعنى خلاف أنه يعمل على رفض الاستعمار وإدانته فهو إلى هانب ذل  يتداخل معه

ومن هذا الأمر يمكننا اعتبار النص المضاد إنما عملية استرداد للكعل من خلال  أسسها المستعمِر، والمعرفية التيتككي  اهايمنة الرمزية 
من خلال إعادة ذل  للهام  مركزا وللمغيب حضورا فيمنح ب ،وتاريخه ر ككاعل يكتب ذاتهإعادة صياغة الواقع من وههة نور المستعمِ 

 التمثيل. 
من  تي صاغها الاستعمار وسوقها للعلنسانية الجزائر  من خلال تككي  الصورة النمطية التشتغل رواية " سليم بتقة" على إعادة إن

ت ضمن فعل سرد  ما بعد  ، واهاوية والذار الذات واآخخر، والوطن والمستعمخلال إعادة ترتيب الأماكن والأولويات والعلاقة بين
 يوهر هذا الاشتغال من خلال:   ،كولونيالي

صور سليم بتقة النموذج الجزائر  الصلب الذ  لم تهزمه قسوة الاستعمار ولا :تابع صامت إلى فاعل مقاوم الشخصية من -أ
يزابيل فمن ههة يجسد لنا ذات إنسانية لا تميز اآخخر على أساس العرق أو التاريخ فتمد هاا إمن خلال تعامله مع شاشة الواقعه

كانت ملامح وههه ذات نقاء نادر   ،شخصية الجزائرية العريقة بأصالتها "يد المساعدة، ومن ههة أخرى يشتغل على تماس  ال
بشخصيات ألف ليلة  ن وبشرته السمراء... ربما ذكرتهارغم صلابته الشديدة والبارزة هدا .. كان أنكه المستقيم، وشكتاه المطوقتا

تخكي جميع شعره، وخف من هلد طبيعي   كانتية، والعمامة البيضاء التيوليلة، كما اندهشت لزيه العربي ... القندورة الصيك
 لماد  ليغدو حضورا جماليا ورمزياإن انبهار إيزابيل بخذير هو انبهار يتجاوز الشكل ا  (.559، ص 6064) بتقة، بلون ذهبي" 

عجاب والإ ،يةوالجاذب ،الذ  ينور للعربي بوصكه شخصية خرافية فيها الغموضة مع مخيال الاستشراق تتقاطع فيه النورة الكرنسي
أما الملابس التقليدية فهي رمزية للهوية الأصيلة التي تحافظ على تمثيلها رغم الاستعمار الكولونيالي ،  ،والاحترا  ،المحمل بالتقدير

خر الكرنسي بل هو تجسيد للذات المستقلة ذات البناء المتكامل المخالف لنورة للاآهنا لم يوهر كتمثيل مهتز أما  افخذير 
الكولونيالي المسوقة للعالم، فالأمر هنا تصحيح لشخصية الجزائر  الحقيقية على يد شخصية تنتمي للمعسكر اآخخر الذ  كان 

 يراه من باب الدونية والاشمئزاز. 
اشتغاهام على المحكى التمثيلي والرمز  للتأصيل " استقبلتنا والدة خذير بابتسامة ينطبق الأمر على باقي الشخصيات في طريقة 

 طريقة إن(562-562، ص 6064) بتقة،  دتني أ  خذير المرأة الودود عرهون تمر"مرأة متعاطكة... قبل المغادرة أهعريضة، تبدوا ا
تتجاوز هرح الذاكرة، والممارسات الاستعمارية، فالكاتب هنا يشتغل تودعيها  هو تمثيل سرد  لقيم هزائرية  واستقبال أ  خذير لإيزابيل 

عرهون التمر لم يأتي عبثا إنما هو رمز ثقافي كثيف  لمعنى الارتباط بالأرض، وبالكر  ،كي من شأنه أن يعزز قيمة الخطابعلى تنعيت وص



 

 

 

 

 

191 

 سهيلة علي صوشة                                                            

هل القرية قادما حتى يدعون  إلى الرغيف والتمر واللبن وهو ما ينطبق على باقي الأهالي " ما إن يراك أ والرقي في التعامل ،والعطاء
، ص 6064الرائب، ثم يعرضون علي  تناول القهوة معهم، ويسألون  عن أحوال المدينة، وعن وههت ، وعن حاهت " ) بتقة، 

 الاستعمار . قد أراده الكاتب مشهدا متكاملا يكك  فكرة اهامجية، والوحوش، والتخلف التي اشتغل عليها الخطاب . ( 602
 النص المضاد ما بعد الكولونيالي ليم بتقة"  هويةسيبني " :التمثيل الثقافي للهوية الجزائرية بين الرمزية والمقاومة في رواية إيزابيل–ب

من خلال التكاصيل اليومية، والرموز الثقافية، والممارسات الحياتية وكأنه بذل  يجعل من بقاء الشخصية الجزائرية في ظل الكعل 
حتى في التنكس، ومن  فهو وعي بأحقية البقاء والمقاومةالاستعمار  هوية في حد ذاتها متجذرة وقابعة في الأرض والوهود رغم كل شيء 

لتي مثلها " سليم بتقة" فهي مجموعة المؤشرات السردية التي تعيد تشكيل اهاوية من الداخل عبر أدوات رمزية مثل اللباس آليات الاشتغال ا
 التقليد ، والمناسبات الاهتماعية، والمكان كنوع من المقاومة في نص مضاد يقابل الخطاب الكولونيالي .

للباس في الرواية فعلا سرديا يمثل الحدث ما بعد الكولونيالي في رمزية للهوية يمثل ا اللباس التقليدي كعلامة للمقاومة الصامتة:- 
مثلا منحه اللباس التقليد  هالة من الوقار والانتماء الثقافي الثابت " التحقت بخذير في الخارج وقد   "فخذير"ورفضا للتماثل مع اآخخر 

، ص 6064بتقة، ) ونعال بنية طويلة من هلد... وعلى رأسه عمامة بيضاء" ،لكارس، مع سترة وسروال طويل أبيضكان يرتد  لباس ا
فلباس الكارس هنا متشبعة الدلالة وتكيض إلى تمثيل يحيل أن الجزائر  لا يمكنه أن يعي  ضحية على الدوا  بل هو ذات مقاومة  (.562

ضطراب والتذبذب وهو نكسه اليو  يلبس شكرات رمزية لانكسه الذ  كان في الأمس القريب يعي  ا "فخذير"ومالكة لمعناها الثقافي 
السروال الطويل، النعال الجلدية، العمامة البيضاء( للدلالة على الانتماء الاهتماعي والروحي والوهود ، ليغدو الجسد واللباس مقاومة )

 تعلن بها الذات هويتها مقابل النموذج الاستعمار .
يزابيل" اللباس العربي التقليد  "   إطى اللباس إلى أبعد ماا هو ظاهر فارتداء " يذهب " سليم بتقة" في اشتغاله على مع

من وسروال أبيض طويل، وحذاء طويل  انتكضت من مكاني، ولبست الطقم اليومي بعد أن استبدلت قميصي، ببرنوس أبيض، وعمامة،
، 6064) بتقه، برنوس مطرز، عمامة وحذاء عال"  ما هذا اللباس الكاخر؟ تبدين أكثر بدوية من البدو أنكسهمهلد الوباء... 

تشكير سرد  ككعل ما بعد الكولونيالي ينقلب فيه منطق التمثيل المتعارف عليه، فالكاتب يلبسها الز  العربي ليشتغل هو (25_20ص
يب الجزائر  رمزيا وثقافيا  بحيث من خلاهاا على توزيع العلامة بين المركز الاستعمار  واهاام  الجزائر ، فدائما ما سعت فرنسا إلى تذو 

ر يتماهى مع ثقافتها، لكن " سليم بتقة" يقلب المعادلة لتتقمص " إيزابيل" عناصر من الثقافة الجزائرية، فتحضر بدلالتها الرمزية، وتتحر 
الملابس تحمل بادل " يقال أن خل والتأثير المتأن ينخلع من مركزيته ويكون شبيها بنا من خلال التدا من مركزيتها،  ومنه فيمكن للغربي

لا نهاية من الحكايات، والخرافات، ة الأرض والرياح، والممتد إلى ماذكرى من ارتداها.. فهذه الملابس البدوية أشم فيها رائحة هغرافي
 وهو تشبع واضح لإيزابيل برمزية الثقافة الجزائرية.  (.20، ص 6064" )بتقة، .ء قرأت عنها أو تل  التي شاهدتهاوالأغاني، والصور سوا

كتمثيل سرد  يتحدث لترميز اشتغل عليه " سليم بتقة"  ا كل هذ   المناسبات والأسماء العربية، والأكلات التقليدية كذاكرة حية: - 
ت المحادثة هانبا، فالليلة هي ليلة حاولت الأ  أن تخكف الأمر عن خذير، وكنسارج الخطاب الاستعمار  فالسبوع "عن مجتمع هزائر  خ

ود... سألتها حديث الولادة والسبوع... قطعت زوهة العطو  الحديث حين دخلت تحمل المول... رويدا رويدا راحا يخوضان فيالسبوع، 
جاب إع أذنه من زهاهتها الصغيرة وسط في ، وراحت تدل  هسده، وتضع قطرات تربعت وأخذت منها المولودالقابلة عن حاهاا، 

 ت والعمات اللواتي كن يطبخن ويعبقن الدار بالدخان، كان الأطكال يلعبون ويتشقلبون"الاون هلده الأحمر ... في غكلة الخالجميع بل
وره، ومجتمعه، وتاريخه الشعبي، طقسا تقليديا محملا باهاوية الجمعية ومجالا رمزيا يعيد به الكاتب ربط الجزائر  بجذ  (22، 6064) بتقة، 

 على أن الذات لا تزال تكتب تاريخها وتعيشه، وتؤسس امتداها الثقافي به.  اقحامه في الرواية تأكيدإو 



 

 

 
 

 

 

192 

ل" لسليم بتقة أنوذجاالنزعة ما بعد الكولونيالية في الخطاب الروائي الجزائري ودورها في تفكيك الخطاب الاستعماري رواية " إيزابي  

كنوع من الانتماء، وتأكيدا على حماية الذات من فعل التذويب، فالرواية قافية التي ذكرها " سليم بتقة"  كما تعد الأسماء من الرموز الث
عربية ويؤكد عليها بذل  أراد الكاتب أن يضع "بالتواز  معها أسماء  لى طول فعلها السرد  وكأن  لا تكاد تخلو من أسماء غربية منتشرة ع

 ن  كما اتكقنا، أ  تركت أ  زوهت  تستبد بذل  وتعطي أولادنا أسماء غريبة؟ابهل أسميت  -أيضا " 
... 

 بل أسميته على اسم من أسماء أهداد  يا أماه ...  -
 وماذا أسميته؟ هيا أخبرني. -
 إنه حرص على المحافوة على الإرث واهاوية والوهود. ( .24، ص 6064) بتقة،  أسميته محمدا على اسم هد  محمد بن علي" -

خبرتني... نعم وهو اسم أزابيل" حتى يمنحها اسما عربيا " اتخذت اسما عربيا كما اسم " إي ةيلبث الكاتب أن يخرج النص من سطو ثم ما 
اتخاذ اسم  اتخاذ ايزابيل اسم عربي يقودنا للسؤال إن كان لحوة خضوع رمز  أ  انكتاح ثقافي؟  إن    (.25، ص 6064) بتقة،  عربي"

عربي من طرف إيزابيل إنما هو نقلا صريحا لسلطة التسمية من يد المستعمِر إلى يد المستعمَر من باب التأثير والتداخل وكنوع من تككي  
يزابيل معنى إية يمنح بي من حيث كونه محملا بذاكرة ثقافية ودينر لونيالي الموهود، كما الاسم العو المركزية الأوروبية ونقل ثقل الوعي الك

 يشتغل على ذاتها المهزوزة التي بدأت تذوب في داخل خطاب اآخخر.  اهديد اوبعد
والانتماء كطبق الكسكسي عمل " سليم بتقة" على الاشتغال على كل تكصيل يستطيع من خلاله تمثيل الذاكرة في الثقافة 

، وعلاقات اهتماعية، ومشاعر دفينة من الانتماء والوهود " دخل أخو خذير الأكبر محملا بقصعة  اجماعي االذ  يحمل في ذوقه تاريخ
تذوقها ا طبق لذيذ حقا، ونكهة لم.قبل أن أتناوهاا لسخونتها..كخ فيها أنها و دة بعد أن سلم علي ... ملعقة أملأكبيرة وضعها على المائ

 .من قبل
، ص 6064) بتقة،  صحة وعافية.. هذه أكلة شعبية عندنا تسمى الكسكس ... كان اليو  ناهحا تماما، والوهبة كانت شهية للغاية"

استحضار طبق الكسكسي في لحوة وهود إيزابيل إنما يعد فعلا سرديا مضادا ينتج دلالة أن الذاكرة لازالت تحتكظ بمدركاتها ( .569
رتبط بالذكريات واهاوية له هو لحوة تصاد  ثقافي تدخل فيها إيزابيل مساحة الذوق الم والرمزية في طبق، وتذوق إيزابيل الحسية والذوقية

 وبهذا يصبح الكسكسي ذاكرة حية، ورمزا للهوية التي لاتزال تقاو  في صمت.  ،الجمعية
أحد الرموز التي حاول  في خطاب ما بعد الكولونيالية : يمثل الدين  :الدين كملاذ للهوية : من التوجس إلى الاطمئنان  .3.4 

ربها وتحريكها، كونها المقو  الأساسي للهوية ومركزيتها ، يوهر الدين في الرواية كملاذ وهود  ومساحة من السكينة لدى ضالمستعمر 
انتهاء الصلاة، انتشرت جموع المصلين في الأرض .. هلست إيزابيل التي أدركت هشاشة ثقافتها أما  عمق هذه المنوومة الروحية "  بعد 

وأنا هنا في حكظ الله؛ حب لا متناهي .. لا خوف، ولا خشية، فقط أخشى من  س جميل ينتابنيفي إحدى زوايا المسجد، هناك إحسا
ك بجانبي، يشعرني بأني لست تكرار خطايا  .. نعم ، هذا الذ  يخيكني  ... لكني سأحاول ألا أفعل ذل   وسأتوب يا الله، فوهود

 وحيدة.. 
 هل أحببت المسجد الكبير سي محمود؟ -
تبلغ إيزابيل ذروة الشعور بالسلا  الداخلي ( 20، ص 6064) بتقة،  كل زيارة هديدة تمنحني أمانا لقلبي، وتجعلني سعيدة.."-

يديولوهي بل كملاذ روحي وهد فيه اهذا المقطع لا كمؤسسة ولا موقف  والانسجا  مع العالم الجديد الذ  تختبره ، فالإسلا  يوهر في
 قلبها سلامه وراحته فالله لم يعد غريبا بل هو كينونة حماية، وغكران وتوحد لإيزابيل. 



 

 

 

 

 

193 

 سهيلة علي صوشة                                                            

الدين في ها، فكان انتماء التي كانت تعيشمن هشاشتها الوهودية، وحالة اللاتعتنق إيزابيل الدين الإسلامي لأنها وهدت فيه مخرها 
 مع اآخخر " هكذا سي محمود تريد الانضما  إلى زاويتنا المباركة؟ تمثيل ترتيب العلاقة بين الذات لإعادة إيزابيل فضاء 

 بقبول العضوية ضمن إخواني من الزاوية القادرية.لشيخ، إنه لشرف عويم لي أن أحوى سيد  ا-
-... 
 .لقد اخترت طريق الإسلا -

 عطني يدك.إنها تحتاج إلى مرشد لتجد نكسها، النقاء سي محمود، لكلقد اختارت روح  طريق 
 مددت يد  إليه، وكك ا  مكتوحتان في وضع المتلقي ..

على كل شخص يولد مسلما أن يخضع لله بمحض إرادته الحرة عندما يبلغ، وذل  بنطق الشهادتين، وهي الصيغة المزدوهة  بيج-
 لإعلان الإسلا . 

بعد احتكاك  (526، ص 6064) بتقة، دتين : لا إله إلا الله محمد رسول الله. لا إله إلا الله محمد رسول الله" ثم أمرني بنطق الشها
والعاطكة، اعتنقت إيزابيل/ سيد  محمود الدين بعد أن رأت في الإسلا  عالما روحيا يداو  قلقها الوهود ، صادقبالأهالي والمكان واللغة

ى أنه دين عنف، وتخلف لكن " سليم بتقة" يجعل  إيزابيل تتعرف على هذا الدين بنكسها لتصبح تجربتها  بعد أن صور المستعمر الدين عل
كتابة مضادة للتمثيل الاستشراقي ليقلب بذل  علاقة التابع بالمركز  ليذوب الغرب رمزيا في ثقافة اآخخر ويعتنقها، ماا يكك  المركزية 

 الغربية  ويعيد توزيع السلطة الثقافية. 
 صوات كآلية خطابية في تفكيك الخطاب الكولونيالي. صراع الأ. 4.4

تعدد الأصوات من أهم الوواهر السردية التي تكشف عن البنية الككرية للنص ما بعد الكولونيالي، إذ لا يكتكي الكاتب يمثل
بين ثقافتين / المستعمَر / المستعمِر والذ  يشكل للعالم بل يتيح المجال لتكاعل خطابات متباينة تعبر عن ذل  الصدا  بتقديم رؤية واحدة 

بين صوت كيتحول السرد بذل  إلى مساحة هدلية يعبر فيها كل صوت عن موقكه الإيديولوهيصراع رمز  على سلطة الخطاب، والمعنى
طاب ما بعد الكولونيالي يسعى إلى تكريس هيمنته عبر اللغة، و التمثيل، وآخر يحاول تككي  تككيكه واستعادة صوته، وصورته " فالخ

باسم اهاوية بل تتجادل الأصوات في إعادة تعريف الذات واآخخر") بابا، هو فضاء للتمازج والتوتر حيث لا يتحدث صوت واحد 
" بككف .. كان علي  أن أحجز تذكرة في الدرهة الثانية، على الأقل أوفر بعض يقول بتقة في هذا السياق    .(4-6، ص 5994
صوت المستعمِر الذ   .(  14، ص 6064نا نسافر في ظروف سيئة.. كل شيء في هذا البلد قذر هدا.. بلد لعين" ) بتقة، المال.. إن

محطة جميلة في قرية ساحرة، لا  "تجاه الجزائر ثم ما بلبث يأتي صوت مضاد يقد  وههة نور مغايرة تماما يعكس خطابا سلبيا واستعلائيا ا
 تزال بها آثار الربيع واضحة على أشجار النخيل والحشائ  الخضراء المحيطة بها، محاطة بالدفلى .. واحة ضائعة بين تلال ذهبية ترتكع في

ر داخل ليتشكل صراع الأصوات هنا من خلال تصاد  وههات النو . (92، ص 6064صف مزدوج كأنها صنعة يد بشرية" ) بتقة، 
 النص 

 صوت متعالي/ سلبي                        التشكي  والانتقاص .              صوت المستعمِر 
 صوت السارد الناقل للحقيقة  ) إيزابيل(              إيجابي/ مقاو                    تأكيد اهاوية للمكان وجماله.            

وكأنه بذل  يثبت ذل  التناقض، ويكضح من  عن الجزائر  ا لادعاءات بني قومها وتا استعماريا مناهضالكاتب هنا إتخذ من إيزابيل ص
" لقد باغتنا أولئ  اهامجيون على حين غكلة ونحن قائلون، لم نكن نقاتل، كنا ندافع عن أنكسنا.. نحن لم ههة أخرى تزييكهم للحقائق.

تل  اللحوة هو أن الموت يطاردنا في كل مكان. هذه هي المرة الأولى  منذ أيا  لم  نعد بمقدورنا أن نصدهم، لأن كل ما نشعر به في
يحاول الجند  تبرير هجو  الأهالي عليهم وردهم كنوع من الدفاع  .( 666، ص 6064) بتقة،  نتمكن فيها من الدفاع عن أنكسنا"



 

 

 
 

 

 

194 

ل" لسليم بتقة أنوذجاالنزعة ما بعد الكولونيالية في الخطاب الروائي الجزائري ودورها في تفكيك الخطاب الاستعماري رواية " إيزابي  

" هل تحب الأهالي هناب ة، ثم ما تلبث توهر الحقيقة  عن النكس، ليضع بذل  مقاومة السكان الأصلين في خانة الإرهاب والوحشي
 العقيد؟ 

 وهو صراع عن المعنى   . (645، ص 6064نعم أحبهم أحب فيهم شجاعتهم، وبراءتهم، وحالتهم الذهنية أيضا .." ) بتقة، -
 .تزييف الحقائق                     السكان يمثلون تهديد/ همج/ وحوش                     المشارك في الحدثالجند         
 السارد الناقل للحقيقة                          اظهار الحقيقة                       السكان يمثلون الشجاعة والبراءة.       

للآخر فالمستعمِر يرى اآخخر تهديدا، ومجرما، في حين أن الصوت المقاو  يراه إنسانا يوهر صراع الأصوات هنا من خلال التمثيل الرمز  
" رغم الوقت القصير الذ  قضيته مع الأهالي، إلا أن ليمتد الصراع إلى صراع الرؤية، والتقدير، واهاوية، واخكاء الحقائق بصكاته، وسلوكه. 

صلا بالنسبة لعمق نورتي ... حيث وقكت عن قرب على مأساة إنسانية صادمة، وأنا على التقرير الذ  أنجزته عن الحالة الراهنة اعتبرته فا
يقين أنه سينجز تقريرا مضادا سيتغنى بكضائل فرنسا على الأهالي، وسينسف ههد  في فضح ماارسات الإدارة الكرنسية" ) بتقة، 

يمثل الوعي الداخلي المهتم بكضح الوقائع كما. وبين يتمركز الصراع هنا حول السارد الناقل للحقيقة الذ   . ( 642، ص 6064
 الإدار  الكرنسي/ الخطاب الرسمي الذ  يشتغل على صياغة الحقيقة على حسب مصالحه. 

 السارد الناقل للحقيقة                       رؤية إنسانية نقدية                   التعاطف، ومحاولة كشف الحقائق. 
 رؤية استعمارية دعائية               تزييف الوقائع/ تبرير الاستعمار بحجة الوصاية والحماية.                          الرسمي الخطاب 
لم تعد الرواية ما بعد الكولونيالية مجرد ناقل للتاريخ وحسب بل تحولت إلى فضاء حوار  تتقاطع فيه الرؤى والأصوات، بين  

 مستعمِر ومستعمَر، بين صوت اهايمنة وصوت المقاومة، وبين اللغة الواصكة واللغة الكاشكة. 
تَل إلى فاعل سرد  يتحول المكان في رواية " إيزابيل" من مجال مح المقاوم: : من الجغرافيا المحايدة إلى الفضاءالمكان ينتصر لهويته. 4.4

فالصحراء الجزائرية لا تنصاع، ولا تقبل التخطيط، ولا تبوح  ،ا ويكرضها حتى على الوافد الغربي، يمتل  هوية يعبر عنهومقاو  وثقافي
هو الطبيعة الصحراوية، وعنف المناخ، سماء  يح أن عدونا الرئيسبأسرارها ، تغدوا حارسة على هويتها فتحمل الذاكرة والتاريخ " صحي

ذائبة، وشمس رهيبة تسيل الأدمغة، وتذوب الصخور، وترتجف النباتات، وتنكم  النعال وهنود الأقدا  وقليل هدا من الماء، وغالبا ما 
فالصحراء هنا خصما حقيقيا  (640 ، ص6064) بتقة،  يكون غير صالح للشرب. وفوق ذل  كله، هناك قبائل متوحشة، وشرسة"

ن/ للغريب، كائن حي يقاو  الغزو بقسوته وهبروته، لتتحول إلى فاعل روائي تعيد تشكيل الوهود الاستعمار  الذ  فشل في قولبة المكا
وتكك  خطاب السيطرة الكولونيالي  ،وترفض المحتل بطريقتها  فتنتصر هاويتها ، إنها تقاو  ولا التخطيط، الصحراء  فهي لا تقبل التنويم

 عبر عناصرها. 
الغرب لم إنسانية وروحانية لا تشبه ما يعرفونه وهو تككي  للخطاب الكولونيالي من الداخل فتقر " إيزابيل" بأن في الصحراء 

م بالعي  مع البدو للعودة إلى صبح يبحث عن المعنى عند اآخخر " لطالما انجذبت إلى الصحراء، والترحال، وأحلأيعد معيارا للمعنى، بل 
 منابع الحياة والسكر إلى أعماق الإنسانية..

 ،(566، ص 6064بتقة، ) بل، هذه الحيوانات الكخورة.."نعم أنا أفهم، هناك شيء روحيحول هذه الأماكن، هؤلاء الناس، هذه الإ-
سعيا للانتماء إلى عنه  نا مكقودا وهوية ليست مكتملة ماا انجر  نسان بالأصل بالنقاء بالإنسانية والزمن اهاادئ، وحنيتعيد الصحراء ربط الإ
يكون إحساسه بذاته، بل إنها تؤكد أن للمكان قوة تقود الإنسان ساس الإنسان بأنه مرتبط بالمكان فعلى قدر إحشيء أكثر صدقا" 

حمود، ) فيها بجذوره وتتأهل فيها هويته"بالضرورة إلى دروب مختلكة من المعرفة يميل إلى البحث لنكسه عن رقعة من الأرض يضرب 
" ما الذ  يجذب  فالانجذاب إلى الصحراء ليس انجذابا هغرافيا فحسب بل هو بحث عن الذات في مرآة اآخخر (.64، ص 6050

له أن المكان أندرية هيد وأوسكار وايلد ... وغيرهم إلى هذا المكان البسيط ويجعلهم يترددون عليه؟ لكن سرعان ما أدركت بعد زيارات 



 

 

 

 

 

195 

 سهيلة علي صوشة                                                            

(  للمكان الصحراو  قدرة هائلة في تحرير الشخصية 530، ص 6064يسمح للوقت أن يتلاشى وللأحلا  أن تصبح حقيقة" ) بتقة، 
" نعم ستكون الصحراء منكا ، سأعي  مقل أوليسيس مع كاليبسو، أوفيد  لتعي  تحررها الداخلي والواقع ،الاستعمارية من قيود الزمن

لن أفكر أبدا في العي  في موطني الأصلي في أوروبا حيث تشرق الشمس في ضوء الليل مثل مصباح وضع فوق قبر" مع سارماتين، 
فرصة للحلم، والعي  وفق رغبتها الخاصة بعيدا عن أوروبا التي تمثل موطنا فالصحراء تعطي لإيزابيل  .( 95-90، ص 6064) بتقة، 
 مهيمنا. 

و لا يقتصر على الخلكية الجغرافية، بل يتحول إلى أداة لمقاومة على أن يكون فاعلا ثقافيا، وسياسيا، فهتبرز رواية إيزابيل قدرة الكضاء 
اهايمنة، وإعادة بناء الذات حيث ينصهر التاريخ، والجغرافيا، والذاكرة في فضاء موحد يمنح للشخصية القوة، والوعي اللازمين للحكاظ 

 على اهاوية. 
ليمثل كل عنصر هبهة رمزية ثقافية تعاند  ة التي اشتغل عليها " سليم بتقة"مستويات اهاوية العميقمثلت كل هذه المحطات 

وقلب الأدوار،  ،الاستعمار وتكك  خطابه لإعادة بناء هوية من الداخل، فتبرز الرواية هنا ككضاء سرد  تعطي للهام  حق التمركز
 وبناء نص مضاد. 

 خاتمة:.4
ى جملة من خضم التحولات الككرية والنقدية التي أعقبت نهاية الحقبة الاستعمارية يمكننا الوقوف عل من خلال ما سبق ذكره وفي

 ما يلي: الاستنتاهات نكردها في
 ثث إلى مقاومة ثقافية تتداخل مع مكاهيم التمثيل واهاوية واآخخر.ؤ ي ياواع ياسرد لايمثل أدب ما بعد الكولونيالية فع -
 الي نص مضاد يعيد رسم صورة الأنا / المستعمَر واآخخر / المستعمِر بصياغة مختلكة يعيد ترتيب المركزيات. النص ما بعد الكولوني-
الخطاب الروائي الجزائر  المعاصر اشتغل على تمثيل مكاهيم ما بعد الكولونيالية من خلال مساءلة اآخخر وإعادة الصياغة لتمثيلاته وهو -

 ما يوهر هليا في إيزابيل.
لدى  الوعي ةغال على الشخصية، والمكان، وبلور لتككي  البنى الرمزية الكولونيالية، من خلال إعادة الاشتمهمة ار الرواية وسيلة عتبا-

 الشعوب المستعمَرة.
ليه نورة حنين إينور  ياواهد في فعل التمثيل، وليست ماضووعيا مستمرا متواصل الت ة رواية ما بعد الكولونيالية حركمثلت اهاوية في-

 ووهع. 
 استطاع " سليم بتقة: في رواية " إيزابيل" أن يجعل من التكاصيل اليومية كالصحراء، واللباس، والعادات نوعا من المقاومة الصامتة التي-

 أكدت على تأصل اهاوية الجزائرية من العمق. 
رية، ولغوية تمارس نقدا مزدوها للذات وللآخر من أهل اشتغل " سليم بتقة" في روايته على صوتها السرد  الذ  أصبح مركزية فك-

 تأثيث هوية متكاعلة.
استطاعت رواية " إيزابيل" أن تجعل من " إيزابيل" نقطة تحول في تمثيل اآخخر داخل الأدب الجزائر  / النص المضاد من شاهدة -

 استعمارية إلى ذات مندهشة، ثم فاعلة فمتعاطكة فمندمجة. 
لية من خلال تماهي نتاج هوية محإقوة رمزية ترفض الاختراق، وتعيد طة مركزية في الرواية اشتغل عليها الكاتب كمثلت الصحراء نق-

 فيها نكسيا وروحيا.  اآخخر الغربي
كعول استطاعت رواية " إيزابيل" أن تمثل النص المضاد وهعل الأنا الجزائر / المستعمَر أن يشارك ويتكلم من موقع الكاعل الحي بدل الم-

 فيه. 



 

 

 
 

 

 

196 

ل" لسليم بتقة أنوذجاالنزعة ما بعد الكولونيالية في الخطاب الروائي الجزائري ودورها في تفكيك الخطاب الاستعماري رواية " إيزابي  

 أما بالنسبة لمقترحات الموضوع فنجملها في الآتي:  -
الاشتغال على المدار الأوسع للنص الكولونيالي والنص المضاد للوقوف على كيكية تككي  الصور النمطية الكولونيالية والاشتغال على  -

 تمثيل هديد للسردية من منوور ما بعد الكولونيالي. 
 ككضاء مقاو  رمز . كيف استطاع المحافوة على اهاوية  ان كحامل للهوية في النص المغاربي، و الاشتغال على معطى المك-
بوهه خاص على الرواية الجزائرية كخطاب مضاد من خلال جمع وتحليل المكاهيم الكولونيالية الموهودة في هذه الخطابات لكائدة الاشتغال -

 الطلبة. 
من زاوية نور الشعوب ئرية من خلال طريقة اشتغاهاا على إعادة تككي  المركز والتمثيل الجديد تسليط الضوء على دراسة الرواية الجزا -

 . من خلال مكاهيم ما بعد الكولونيالية لا الوقوف على الممارسات الاستعمارية وحسبالمستعمَرة 
 :قائمة المراجع والمصادر

 بيروت، لبنان ، د ط.دار اآخداب الكتابة في لحوة عر ، ، 6050، واسينيالأعرج -
إشكاليات الوضع الراهن في العالم الغربي في ضوء فكر ما بعد الكولونيالية في افريقيا،  ،6052/ 55/ 52 محمد خضر، الخربطولي -

 المؤتمر الثالث للبحث العلمي في الأردن، الجمعية الأردنية للبحث العلمي،الأردن.
ل الناقد الأدبي، اضاءات لأكثر من خمسين تيارا ومصطلحا نقديا معاصرا، المركز الثقافي  الرويلي ميجان و البازعي سعد ،  د ت، دلي -

 .6العربي، الدار البيضاء المغرب، ط
 دار التنوير، بيروت لبنان، دط.واقع الثقافة، تر: ثائر ديب، ، م6056، هوميبابا ك  -
 ، الرواية الجزائرية والتحولات الاهتماعية، دار اهادى، عين ميلة الجزائر، دت. 6004بورايو عبد الحميد،  -
 .5، صورة اآخخر في التراث العربي، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط6050 حمود ماهدة، -
نيالية، تر: صكاء عبد السلا ، المركز القومي هل يستطيع التابع أن يتكلم ، ماركسية وما بعد الكولو  6050سبيكاك غاياتر  ، ، -

 للترجمة، القاهرة مصر، د ت.
 .2، الاستشراق، المقدمة. تر: كمال أبو ديب، دار اآخداب، بيروت لبنان، ط5992، إدواردسعيد  -
 4دار اآخداب، بيروت لبنان، ط ، ، تر: كمال أبو ديب6054الامبريالية، الثقافة و   -
دكتوراه، هامعة سيد  بلعباس، بناء والدلالة أطروحة ، نوا  الشخصية في روايات الطاهر وطار، ال6052- 6052طيبون فريال،  -

 الجزائر.
 شكيق فريد، دار التنوير، بيروت لبنان،د ط.نوا  الخطاب، تر: ماهر ، 6002، ميشيلفوكو  -
 .29-20  ، ص3، الخطاب الايديولوهي والتجريب، مجلة الوفاء، ع 6006 حورية ،قادر   -
، في نورية الاستعمار وما بعد الاستعمار الأدبية، تر: محمد عبد الغني غيو ، دار الحوار للنشر والتوزيع، سوريا، 6002، أنيالومبا  -
 .5ط
: مي ، الشرق الخيالي ورؤية اآخخر، صورة الشرق في المخيال الغربي، الرؤية السياسية الغربية للشرق المتوسط، تر6002 ،هكن  تيير  -

 .5عبد الكريم، دار المدى للثقافة والنشر، سوريا، ط
 .5ط ، بسكرة الجزائر،دار علي بن زيد للطباعة والنشر ، ايزابيل،6064بتقة سليم، -

 .5لبنان، طلحداثة للطباعة والنشر، بيروت دار االرواية والواقع، ، 5915الخطيب محمد كامل، 



 

 

 

 

 

197 

 سهيلة علي صوشة                                                            

لشركة الوطنية للنشر ئرية الحديثة بين الواقعية والالتزا ، الدار العربية للكتاب طرابلس، االرواية العربية الجزا ،5913مصايف محمد،-
 لجزائر، دط.  .والتوزيع، 

 
 

 
 
 


