
 
24 

Fonctions religieuses pour des érudits algériens au Maroc au XIXe 

Religious Positions for Algerian Scholars in Morocco during the 19th Century 

 

         SOUFIANE Segheiri                                                                       

          Université El Oued (Algérie) 

                                                     ssegheiri39@gmail.com                                            

 

informations sur l'article Résumé:  

Reçu: 

25/09/2024 

Acceptation: 

15/11/2024 

 
    Dans cet article, nous mettrons en lumière des exemples de 

chercheurs algériens qui ont migré au Maroc au cours du 19ème siècle 

de notre ère. Nous nous concentrerons sur ceux qui occupaient des 

postes importants dans des domaines tels que l'enseignement, la 

justice, l'émission de fatwas et la rhétorique officielle, et qui étaient 

sollicités par les sultans du Maroc en raison de leurs vastes 

connaissances en sciences islamiques et en jurisprudence, ainsi que de 

leur grande acceptation parmi le peuple. Ces érudits sont devenus bien 

connus dans des villes comme Fès et Marrakech, parmi ces éminents 

savants figurent le cheikh Abdelkader ibn Mohammad al-Rashidi, 

Mohammad ibn Mohammad al-Mashrefi, et d'autres. 

 

Mots clés: 

✓ Emplois religieux 

✓ al-Mashrefi 
✓ Maroc 
✓  érudits algériens  
 
 

Article info Abstract :  

Received: 

25/09/2024 

Accepted: 

15 /11/2024 

 

      In this article, we will highlight examples of Algerian scholars who 

migrated to Morocco during the 19th century AD. We will focus on 

those who held important positions in fields such as teaching, 

judiciary, issuing fatwas, and official rhetoric, and who were relied 

upon by the sultans of Morocco due to their extensive knowledge in 

Islamic sciences and jurisprudence, as well as their great acceptance 

among the people. These scholars became well-known in cities like 

Fez and Marrakech, among these prominent scholars are Sheikh 

Abdelkader ibn Mohammad al-Rashidi, Mohammad ibn Mohammad 

al-Mashrefi, and others. 
 

Key words: 

✓ Jobs Religious  

✓ al-Mashrefi 
✓ Morocco 

✓ Algerian scholars 
 

 

 

 

Volume:08, N°: 03 (2024), p24-34 

Revue Historique Algérienne             
EISSN: 2716-9065                 /  0023-2572 ISSN 

https://www.asjp.cerist.dz/en/PresentationRevue/664 
 

https://www.asjp.cerist.dz/en/PresentationRevue/664


  
  

25 

  Fonctions religieuses pour des érudits algériens au Maroc au XIXe 

INTRODUCTION 

De nombreux chercheurs et étudiants algériens ont migré vers le Maroc à travers différentes 

périodes historiques, et cette migration a continué indépendamment du nombre de chercheurs 

migrants et des raisons de ces migrations ou voyages. Les objectifs de cette migration algérienne 

variaient, notamment selon les chercheurs. Alors que certains visaient à acquérir des 

connaissances dans les villes marocaines et à obtenir des licences de la part de célèbres érudits 

marocains, d'autres cherchaient la stabilité et prenaient des postes disponibles dans 

l'enseignement, la magistrature, la délivrance de fatwas et la prise de parole en public.  

Et bien sûr, ces importantes positions religieuses nécessitent un groupe distingué de savants 

qui sont considérés comme les protecteurs de la religion et les phares dans l'obscurité, et les 

projets ne sont confiés qu'à ceux qui sont bien versés dans la connaissance et la piété. Les érudits 

algériens ont pu occuper de nombreux postes religieux tels que la prédication, l'émission de 

fatwas et le service en tant que juges, sur nomination des sultans marocains, qui en ont nommé 

beaucoup à de tels postes élevés dans diverses villes marocaines où ils se sont installés.  

Cela représente une véritable participation des chercheurs algériens dans divers domaines 

religieux, culturels, sociaux, économiques, politiques et administratifs. Ils n'étaient pas seulement 

des immigrants dont le voyage s'achevait avec l'achèvement du travail assigné et de l'objectif 

visé, comme nous essayons de le prouver à travers notre article concis sur la révision des 

exemples les plus importants de savants algériens qui ont joué un rôle significatif dans 

l'occupation de postes religieux et administratifs aux confins du Maroc au cours du 19ème siècle, 

sous l'occupation française de l'Algérie, et durant le règne de l'État alaouite aux confins du 

Maroc.  

Les questions soulevées sont :  

Comment les érudits algériens ont-ils réussi à occuper des postes religieux dans l'extrême 

ouest du Maroc ? Qui sont les érudits les plus importants ayant occupé de tels postes dans la 

prédication, le jugement et l'émission de fatwas au cours du 19ème siècle de notre ère ?  

L'étude vise à présenter les érudits algériens les plus éminents qui ont migré vers le Maroc au 

cours du 19e siècle, et à démontrer leurs contributions, leur impact et leur implication dans 

l'administration au Maroc. Nous avons utilisé la méthode historique narrative appropriée pour 

présenter des articles historiques comme celui-ci, à travers certaines sources et références 

disponibles.  

1. Raisons de la nomination de chercheurs algériens à des postes religieux au Maroc  

1.1. Leur bonne relation avec les sultans du Maroc  

    L'arrivée des scientifiques algériens à des postes religieux élevés au Maroc n'était pas un 

hasard ou un événement aléatoire, mais le résultat de multiples facteurs. L'un des facteurs les plus 

importants est les bonnes relations que certains scientifiques algériens entretenaient avec les rois 

alaouites du Maroc, ce qui les a aidés à progresser et à accéder à ces postes importants. 

Les personnalités des scientifiques algériens qui se sont établis au Maroc se caractérisaient 

par leur calme et leur éloignement des complications politiques et des ambitions personnelles de 

pouvoir. Ces scientifiques avaient tendance à se concentrer sur les sciences religieuses et 

spirituelles plutôt qu'à s'intéresser aux affaires politiques, ce qui a renforcé leur statut de savants 

religieux sincères ne cherchant pas à exercer une influence politique. 

L'établissement des scientifiques algériens dans des zones éloignées des troubles politiques 

au Maroc leur a permis de se consacrer à la science et à la religion. Cet isolement de la politique 

leur a donné une plus grande opportunité de se plonger dans les sciences religieuses, ce qui a 



 
 

26 

SOUFIANE Segheiri 

 
conduit à gagner le respect des gouvernants et des gens, et par conséquent, ils ont été nommés à 

des postes religieux élevés... (Saad Allah, 1998, 1/197). 

Cette situation a poussé les autorités en place à chercher à attirer les scientifiques algériens dans 

le cadre de l'exploitation de la religion à des fins politiques. Où les savants religieux sont devenus 

une source qui confère une légitimité politique au régime en place, aidant ainsi à justifier ses 

politiques et à consolider son autorité. Grâce à leur alliance avec ces scientifiques, le pouvoir a pu 

renforcer sa légitimité auprès du peuple et donner une dimension religieuse à ses actions, ce qui a 

contribué à garantir sa stabilité et à imposer son contrôle. (Belaïfa, 2022, p. 442). Surtout après 

que certains scientifiques algériens ayant émigré au Maroc sont entrés dans le domaine politique, 

que ce soit en soutenant les décisions du pouvoir en place ou en s'y opposant dans le cadre de la 

fatwa et du conseil. Cet engagement politique les a rendus partie prenante des processus de prise 

de décision politique, que ce soit en offrant des conseils ou en participant à la justification des 

politiques en place.  (Shawitam, 2011 , p. 93), Comme le poète algérien Saïd Mendassi qui a 

abordé dans sa poésie la manière de choisir la bonne voie. Cela reflète que les scientifiques ne se 

sont pas contentés de leur rôle religieux, mais ont également joué un rôle important dans 

l'orientation des décisions politiques, soit en les soutenant, soit en les critiquant sur la base des 

principes de la religion et de l'éthique... (Al-Mandasi, 1968, p. 39) . 

 اختار للنفس الأبطال عليك تغير 
Choisissez les héros qui vous défendent. 

جبال   توجدهم عند الكريهة رؤوس  
Vous les trouverez à vos côtés pendant l'adversité. 

 يرضيوك وقت الندى والحرب عسير 
Ils vous apportent la victoire en guerre. 

فيالالأ يوم تزحف للوغى تبرق  
Dans l'intensité de la guerre, des héros émergent. 

Nous mentionnons également la nomination par le sultan Mohammed Cherif Alaoui d'un des 

savants de la région de Touat, le cheikh Mohammed Ben Abdel Karim Ben Ahmed Touati 

(décédé en 1092 H), au poste de juge dans la région de Touat, qui était sous la supervision 

spirituelle et administrative de la ville de Sijilmassa, et ce, en l'an 1055 H. Cette nomination 

reflète la stature scientifique et spirituelle dont jouissait le cheikh Touati, ainsi que la relation 

étroite entre le pouvoir en place et les savants de cette époque, où les nominations des érudits à 

des postes de justice et de religion faisaient partie de la consolidation de la légitimité politique et 

spirituelle du sultan. (Hassani, 2007, p. 2/197).  

Bien que certains scientifiques algériens aient occupé une position académique élevée, 

certains d'entre eux ont payé de leur vie le prix de leurs fonctions. Ils ont donc été confrontés à de 

grands dangers en raison des conditions politiques instables, devenant souvent des victimes des 

changements d'attitude ou d'humeur des dirigeants, qu'il s'agisse de sultans, de princes ou de leurs 

courtisans. Étant donné leur impact considérable sur la société, les scientifiques sont devenus des 

cibles faciles pour la persécution, l'exclusion, l'exil et le harcèlement, ou ils se sont vus interdire 

d'exercer leur travail dans l'enseignement, la sensibilisation et les discours. 

Souvent, ces scientifiques étaient écartés de leurs postes de direction, qu'ils soient liés à la 

fatwa ou à la justice, surtout lorsque leurs opinions entraient en conflit avec les intérêts des 

autorités en place. Ils ont également été marginalisés pendant les périodes de conflit entre les 

différentes forces politiques, où ils étaient perçus comme des éléments influents pouvant entraver 

ou s'opposer aux politiques du régime. (Qasri, 2017, p. 210). 

  



  
  

27 

  Fonctions religieuses pour des érudits algériens au Maroc au XIXe 

1.2. Posséder l'aptitude et la compétence  

Les scientifiques algériens se sont distingués par leurs hautes capacités dans diverses sciences 

et connaissances, en plus de leur engagement envers l'éthique et l'intégrité. Ces qualités leur ont 

valu un grand respect parmi les gens et les ont rendus dignes d'estime auprès des autorités 

dirigeantes. En conséquence, ils étaient constamment sollicités pour émettre des fatwas, enseigner 

les sciences et occuper des postes judiciaires. 

Leur popularité ne se limitait pas seulement au grand public, mais ils jouissaient également 

de la confiance des dirigeants qui les nommaient à des postes de responsabilité et religieux 

importants, en raison de leur grand succès dans l'accomplissement de leurs missions. Les décrire 

comme "les plus érudits de leur époque" reflète la profondeur de leur connaissance et leur 

impact sur la société et le monde islamique... (Saad Allah, 1998, p. 1/427). 

1.3. Leur satisfaction des conditions pour assumer des postes religieux  

Les sultans alaouites au Maroc attachaient une grande importance au choix des juges, 

reconnaissant que la justice est une fonction vitale dans la société. Selon eux, le rôle du juge 

venait après celui de l'imamat suprême, ce qui en faisait l'un des postes les plus prestigieux et 

influents dans le système judiciaire et religieux marocain. 

Ils étaient très soucieux des critères de nomination des juges. Ils devaient posséder un 

ensemble de qualités nécessaires, parmi lesquelles : 

✓ Connaissance approfondie : Les juges devaient maîtriser la charia, mais ils devaient 

également avoir une solide formation en sciences religieuses, en particulier en 

jurisprudence.  

✓ (jurisprudence). 

L'efficacité : Les sultans veillaient à ce que les juges soient des experts dans l'application 

des lois et l'interprétation des textes religieux, afin de garantir une justice efficace et 

équitable. 

✓ Travail acharné : On s'attendait à ce que les juges fassent preuve d'un fort engagement 

dans leur mission, en consacrant du temps et des efforts à rendre des jugements équitables. 

✓ L'intégrité morale et la droiture : les qualités personnelles du juge étaient tout aussi 

essentielles. Il devait incarner la justice, l'égalité et la piété, tout en évitant la corruption ou 

toute influence extérieure qui pourrait altérer ses décisions. 

✓ La perfection dans ses actions : l'excellence dans l'exécution de ses devoirs était une 

nécessité, garantissant que la justice soit exercée de manière impeccable. 

En résumé, les sultans alaouites considéraient la fonction judiciaire non seulement comme un 

service à la communauté, mais aussi comme un pilier central du système moral et religieux. Le 

juge devait à la fois refléter la rigueur des lois et la grandeur des valeurs islamiques. (Bin Abd 

Allah, 1983, p. 08) 

     Ils plongent dans son origine et ses détails, l'explorent dans les sciences religieuses et 

pratiques, et se familiarisent avec les fondements de l'école de pensée malékite et ses branches, le 

considérant comme un partenaire dans l'administration et une autorité en matière religieuse dans 

la ville, avec un rôle dans la gestion des prisons (Lotorno, 1992, p. 1/312). 

Ces conditions, qui étaient présentes chez les érudits algériens dans le lointain Maghreb, ont 

gagné la confiance des responsables de l'État marocain et leur ont accordé une pleine liberté dans 

l'émission de jugements selon la charia islamique (Al-Mashrefi, 2005, p. 1/87). 

 

 



 
 

28 

SOUFIANE Segheiri 

 
 1.4. Leur capacité à émettre des avis juridiques islamiques selon l'école de pensée malékite  

L'unité de l'école de pensée a aidé les érudits algériens à assumer des positions religieuses, 

surtout qu'ils maîtrisent l'école malékite dans ses jugements et sa législation. Semblable à la 

position d'un juge, la fonction d'émettre des édits religieux (fatwa) est considérée comme l'une 

des plus élevées et des plus sensibles qu'un érudit puisse occuper, en raison des connaissances 

approfondies requises en matière de croyances, de jurisprudence, d'interprétation, de hadith, 

d'analogie, ainsi que de l'expertise en mémorisation et en récitation du Coran avec précision. Cela 

nécessite également du courage, de l'alerte, de l'intégrité, de la droiture, de la persévérance, de la 

compréhension, de l'acuité, de la perspicacité et de dire la vérité. (Saad Allah, 1998, p. 1/397).  

Il ne fait aucun doute que l'importance des emplois religieux, en particulier au Maroc, est due 

à la nature religieuse qui caractérise la vie intellectuelle, politique, économique et sociale. (Al-

Youbi, 1998, p. 98)La situation au Maroc n'est pas très différente de celle de l'Algérie, avec 

quelques différences dans la nature du pouvoir et de la gouvernance. Grâce à l'unité de la 

référence juridique dans le Maghreb arabe, tous les pays étaient sous l'autorité de l'école de 

pensée malékite ash'arite, qui représente l'identité culturelle et civilisation elle de la région. 

 Cette école de pensée était répandue dans la vie des Marocains et dominante dans les 

institutions étatiques en tant que source autorisée pour les pratiques religieuses et les transactions 

légales. La convergence intellectuelle a facilité l'intégration des chercheurs algériens dans les 

contrées les plus éloignées du Maroc et leur accession à des postes dans la justice, émettant des 

décrets religieux et d'autres fonctions religieuses, grâce à leur profonde compréhension de la 

jurisprudence. (Saghieri, 2021, p. 453). 

2. Des exemples des érudits algériens les plus importants qui ont occupé des postes 

administratifs et religieux dans les villes du Maroc au cours du 19ème siècle incluent : 

2.1. Mohammed bin Saad Al-Tilimsani : décédé en 1264 AH / 1847 AD. 

Le vénérable cheikh et érudit Abu Abdullah Muhammad ibn Saad ibn Al-Hajj Al-Hasani Al-

Baidari Al-Tilimsani était un éminent savant et juge à Tlemcen. Il a grandi dans cette ville où il a 

étudié les sciences religieuses et littéraires, et s’est distingué dans ces domaines  (Alkatani, 2009, 

p. 3/97) Comme beaucoup d'érudits de Tlemcen, il a voyagé à Fès, au Maroc, pour approfondir 

ses connaissances et rencontrer d’autres savants renommés, tels que Hamdoun ibn Al-Hajj et Abi 

Talib Al-Mazoni. Après son séjour à Fès, il est retourné à Tlemcen où il a été nommé juge par le 

souverain marocain Abd al-Rahman ibn Hisham. 

Abu Abdullah a vécu les événements tumultueux de la campagne française en Algérie 

occidentale, notamment l’entrée du général Clausel à Tlemcen en 1835. (Saad Allah, 1998, p. 

4/502). 

En raison de son implication dans la magistrature et sa participation à la résistance populaire 

aux côtés de l'émir Abdelkader, il a dû fuir à nouveau à Fès avec sa famille, laissant derrière lui 

ses biens et ses livres. À Fès, il s’est consacré à l’enseignement, animant des cercles éducatifs qui 

ont bénéficié à de nombreux étudiants de l’époque. (Alkatani, 2009, p. 3/97). 

Après sa libération, il est retourné à Tlemcen, mais l’a quittée définitivement après la 

deuxième campagne française menée par Bugeaud. Il s'est alors installé à Taza, où il fut nommé 

mufti et continua à enseigner et à répondre aux questions des chercheurs. (Al-Fassi, 2003, p. 52) 

Par la suite, il retourna à Fès, où il mourut et fut enterré en dehors de Bab Al Fetooh  (Ibn Souda, 

1997, p. 188). 

distingués figurent le mufti du Maroc et chef de la communauté à Fès, le savant Jaafar ibn 

Idris Al-Kattani, ainsi que le cheikh Arabi Al-Musharif Al-Muaskari. (Al-Mashrefi, 2005, p. 88) . 

 

 



  
  

29 

  Fonctions religieuses pour des érudits algériens au Maroc au XIXe 

2.2. Muhammad bin Abdul Karim Al-Majawi est décédé en 1297 AH / 1851 AD. 

Le savant Abu Abdullah Muhammad bin Abdul Karim bin Abdul Rahman Al-Majawi a été 

éduqué par son père et son frère aîné, Hajj Ahmed Al-Majawi, dans sa ville natale. Il a ensuite 

migré à Fès, où il a poursuivi ses études auprès de grands érudits et cheikhs de la ville, tels que 

Hamdoun bin Al-Hajj et Hajj Tayyeb bin Kiran  (Al-Hafnawi, 1906, p. 1/441) . 

De retour à Tlemcen, il a exercé la fonction de juge pendant près de 25 ans, tout en 

continuant à enseigner, formant ainsi de nombreux érudits sous sa tutelle (Nuwaihid, 1980, p. 

287). Plus tard, il retourna à Fès, où il enseigna à l'Université Al-Qarawiyyin, l'une des plus 

anciennes universités islamiques. Finalement, il s'établit à Tanger, où il fut nommé juge, 

enseignant et prédicateur par le sultan alaouite, fonctions qu'il occupa jusqu'à sa mort  (Baali, 

2018, p. 74). 

2.3. Al-Hajj Al-Dawoodi : Décédé en 1271 AH / 1854 AD 

 Abu Muhammad Al-Hajj Al-Daudi était un juge, un juriste et un soufi. Il a grandi à Tlemcen 

et a étudié la langue et la logique. Après l'occupation française, il s'est installé à Fès pour 

pratiquer sa religion, et de là, il a commencé son pèlerinage vers la Sainte Kaaba. Au cours de son 

voyage, il est resté en Égypte et a appris de ses érudits. (Alkatani, 2009, p. 74) 

Al-Daudi Al-Tlemcani est considéré comme l'un des cheikhs de l'ordre soufi Nasiriyya et a été 

enterré dans sa zaouïa à Fès. Ses funérailles ont été marquées par un grand rassemblement de 

personnes en raison de ses vertus et de ses bienfaits. Il a laissé des explications sur le Hamsiya 

Al-Burda et des commentaires sur Al-Saad. (Ibn Souda, 1997, p. 203) 

 Le cheikh Al-Daudi a laissé un héritage dans l'extrême ouest du Maroc, connu sous le nom 

de la honorable famille Al-Daudi Tlemcani. Ils ont occupé divers postes, y compris des érudits 

comme son petit-fils, Hassan ibn Nasser ibn Al-Hajj Al-Daudi, qui était un homme de savoir, 

littéraire et poète, et qui a exercé en tant que juge à Fès. Il est mort en l'an 1366 AH et avait une 

célèbre collection de poèmes (Al-Shaibani, 1987 , p. 1/110)  

2.4. Abdul Qader ibn Muhammad Al Rashidi : décédé en 1272 AH/1855 AD. 

      Abdul Qader ibn Muhammad ibn Abdul Qader ibn Sahnoun al-Rashidi, d'origine hachémite, 

résident de Marrakech et juge de la ville, érudit avisé, écrivain et poète talentueux, mémorisateur 

éminent, juriste (reconnu pour son intelligence et sa connaissance de la jurisprudence et de ses 

branches). (Ibn Souda, 1997, p. 208) 

       Il a étudié à Oran puis a déménagé à Tlemcen et a appris auprès de ses érudits.  

Il a migré vers Fès après l'occupation française et la chute d'Oran et de Tlemcen, où il a appris 

auprès de ses érudits éminents et a tenu des séances avec les villageois. Il s'installa ensuite à 

Marrakech en l'an 1268 AH, où il fut nommé juge de Marrakech par le sultan Moulay 

Abderrahmane, fils de Muhammad, en 1268 AH sur la recommandation de son aide Hajj 

Mohamed al-Barka. Il a établi la Cour Azbuzat à Marrakech, mais a eu plusieurs différends et 

conflits avec certains fonctionnaires, ce qui a finalement conduit à son licenciement (Al-Samlali, 

1993, p. 8/263) 

2.5. Mohammed Al-Arabi Al-Mashrefi : décédé en 1313 AH/1895 AD  

Abu Hamid Al-Arabi bin Abdul Qadir bin Ali Al-Mashrefi, issu de la prestigieuse famille 

Masharif qui a exercé le leadership dans la région de Rashidiya. (Sharaf, 2010, p. 80)Il a grandi et 

a été éduqué au sein de sa famille savante et pieuse, en particulier son père Abdul Qadir Al-

Mashrefi et Abu Ras Al-Nasiri. (Al-nasiri, 1986, p 82). Il fréquentait des rassemblements de 

savoir et des écoles à Mascara et à Oran, où il étudiait les sciences et les lectures coraniques sous 

Sheikh Abdullah bin Dirah, qui lui enseignait "Ad Durar Al-Lawami". Il étudiait la grammaire 



 
 

30 

SOUFIANE Segheiri 

 
et la prosodie sous Abdullah Al-Suqat, et il étudiait la jurisprudence sous Sheikh Ahmed bin 

Tohami (Al-Mashrefi, 2005, p. 19).  

Il a déménagé à Tlemcen pour poursuivre ses études et a étudié auprès de ses éminents 

érudits tels que le juriste Sheikh Al-Dawoodi Al-Tlemsani, Muhammad bin Saad Al-Tlemsani et 

Muhammad Al-Fakhar (Sharaf, 2010, p. 100). Il a participé à la résistance populaire organisée 

dans l'ouest de l'Algérie dirigée par le prince Abdelkader. Après la chute de la ville de Mascara 

aux mains des forces coloniales françaises et la défaite du Prince lors de la bataille d'Ain Taguin 

en 1843, il émigra vers le lointain Maroc en 1844 (Al-Qasimi, 2005, p. 228) 

Il a traversé une épreuve majeure en raison de son arrestation et de son emprisonnement par 

le sultan Abdul Rahman bin Hisham, avec quelques hommes accusés d'avoir communiqué avec le 

prince et de s'être rebellés contre le sultan du Maroc. (Sharaf, 2010, p. 120)Après sa libération, il 

s'est efforcé de se rapprocher de la cour du sultan marocain et de renforcer sa relation avec lui, 

mais il n'a pas réussi à atteindre le statut des érudits proches du sultan. Mort et Héritage : Il est 

mort à Fès en l'an 1319 AH, laissant derrière lui plusieurs œuvres telles que "Yaqutat Al-Nasab 

Al-Wahajah", "Al-Yawaqit Al-Thaminih" et "Dhikrat Al-Awakhir wa Nuzhat Al-Absar". 

(Nuwaihid, 1980, p. 303) 

 Ses tâches avec le Sultan : Bien qu'il n'occupât pas de postes officiels, le sultan marocain 

Hassan I lui confia plusieurs missions spéciales, notamment expliquer son message aux rebelles 

concernant l'obéissance à son gouverneur à Fès, et préparer le mariage de son fils cadet. Il 

jouissait de la faveur à la cour hassanienne et a établi des relations politiques et pragmatiques 

avec plusieurs responsables de l'appareil de stockage. (Sharaf, 2010, p. 91). 

En plus de ce qui a été mentionné, il y a des imams algériens qui ont émigré vers le Maroc et 

qui ont été chargés de missions non officielles. Ils ont travaillé avec compétence pour émettre des 

fatwas ou répondre aux questions des étudiants et des érudits, ainsi que pour donner leur avis sur 

diverses questions, tant particulières que générales, parmi eux, à titre d'exemple: 

• Abou Rass Al-Nasser Al-Maaskari, décédé en 1238 H / 1823 M  

Le connu Jilali Al-Maskari, le Rashidi algérien, est né en l'an 1150 de l'Hégire / 1737 de notre 

ère dans la montagne de Karsout et Hounet. Après la mort de ses parents, il a déménagé avec son 

frère aîné au Maroc, où il a grandi dans une grande pauvreté. Cependant, la pauvreté ne l'a pas 

empêché de chercher à apprendre, il a mémorisé le Coran et est retourné au camp avec une 

certaine connaissance. Il a poursuivi ses études en jurisprudence avec les cheikhs de la région, 

puis il s'est rendu à Mazouna pour étudier le résumé de Khalil jusqu'à ce qu'il devienne qualifié 

pour enseigner (Al-Nasiri, 1986, p. 25). 

Il continua à chercher le savoir et à enseigner, puis il déménagea à la campagne à Grèce où il 

se maria et occupa un poste de juge pendant deux ans. Il est retourné au camp et a poursuivi ses 

études avec son maître Abdelkader El Mouchrifi. Ses leçons ont acquis une grande renommée, et 

il a effectué le pèlerinage deux fois, en 1204 de l'Hégire / 1790 de notre ère et en 1226 de l'Hégire 

/ 1812 de notre ère. Au cours de ses voyages, il a visité le Hijaz, la Tunisie, l'Égypte, le Levant, 

Jérusalem et le Maroc, où sa renommée le précédait. Les cercles de savants l'ont accueilli, et il a 

bénéficié de leur savoir tout en leur apportant également ses connaissances. (Al-Hafnawi M. , 

1906, p. 2/332). 

En Algérie, des érudits tels que Muhammad ibn Jadun et Muhammad ibn al-Haffaf en ont 

discuté. Il s'installe à Constantine, où il rencontre son érudit, Cheikh Abdel Karim Al-Fakun, et à 

Oran, il écrit des poèmes de louange et entretient des relations avec le Bey Muhammad bin 

Othman. A Fès, il a rencontré ses notables comme Al-Tayeb bin Kiran, Hamdoun Al-Hajj Al-

Salami et Abdelkader bin Chaqroun. En Tunisie, il a rencontré Cheikh Ibrahim Al-Riahi. Quant à 

l’Égypte, il s’est entretenu avec des érudits tels que Mortada Al-Zubaidi et Muhammad Al-Amir 



  
  

31 

  Fonctions religieuses pour des érudits algériens au Maroc au XIXe 

Al-Maliki, où ils l’ont décrit comme un mémorisateur, et Al-Sharqawi l’a décrit comme «le 

cheikh de l’Islam». (Saad Allah, 1998, p. 2/379). 

Il a étudié auprès de plus de 41 savants, était ouvert d'esprit et s'intéressait aux événements 

politiques de son époque, où il a écrit sur la guerre de Derqaoua et la conquête de la seconde 

Oran. Il a laissé derrière lui un riche héritage d'écrits comprenant 63 œuvres confirmées, en plus 

de 137 autres œuvres qui lui sont attribuées. Il est décédé dans le camp en l'an 1238 de l'Hégire et 

a été enterré près de sa maison à (Aqbat Baba Ali). (bin Abdul Qadir, 1974, p. 80). 

Mohammed Ben Abou Ras avait de nombreuses réponses aux interrogations des savants du 

Maroc, où ses réponses ont montré l'importance qu'il avait parmi les érudits contemporains, sa 

grande renommée et son haut niveau de compétence en jurisprudence. Il lui a été permis de 

rendre des fatwas sur de nombreuses affaires et questions juridiques complexes, et il s'appuyait 

dans ses réponses sur la conciliation entre la raison et la tradition, ce qui a conféré à ses opinions 

juridiques force et profondeur. Ses débats avec les savants ont révélé sa capacité d'analyse précise 

et de raisonnement solide, ce qui a fait de lui une référence importante dans les sciences 

juridiques et la fatwa de son époque. (Saad allah, 2007, p. 1/90). 

• Abu Hamid Al-Arabi Al-Mushrifi, décédé en 1313 H / 1895 M 

Abu Hamid Al-Arabi Ben Abdelkader Ben Ali Al-Machrafi descend d'une famille des 

Macharif qui a exercé la présidence dans la région de Rachidia. Il a grandi dans un 

environnement scientifique et religieux, où il a appris de son père, Abdelkader El-Machrefi, et de 

Cheikh Abou Ras El-Nasiri. Il a commencé son éducation dans un camp à Oran, où il a étudié les 

sciences du Coran et les lectures sous la direction du cheikh Abdallah Ben Dira, qui lui a enseigné 

"les perles éclatantes". Il a également étudié la grammaire et la métrique sous la direction 

d'Abdallah Al-Saqat, et la jurisprudence avec le cheikh Ahmed Ben Al-Tahami. Après cela, il se 

rendit à Tlemcen pour s'instruire auprès de ses savants, tels que le cheikh Daoudi de Tlemcen, 

Mohammed Ben Saad de Tlemcen et Mohammed Fakhard (Sharaf A. H., 2010, p. 10). 

Abou Hamid a participé à la résistance populaire dans l'ouest algérien sous la direction de 

l'émir Abdelkader. Mais après la défaite du prince à la bataille d'Aïn Taqin en 1843 et la chute de 

la ville de M'Sila aux mains des Français, il fut contraint de s'exiler au Maroc en 1844 en raison 

des conditions difficiles qu'il avait vécues en Algérie. Il s'est installé à Fès, mais il a subi une 

grande épreuve lorsqu'il a été emprisonné sur ordre du sultan Abd al-Rahman ben Hicham, accusé 

de communiquer avec le prince Abdelkader et de comploter contre le sultan. Après sa libération, 

il a tenté de se rapprocher du palais du sultan et de travailler comme enseignant, dans l'espoir 

d'atteindre un poste prestigieux, mais il n'a pas réalisé ses ambitions. Dans l'une de ses écrits, il a 

dit : "Et tout cela parce que je suis compté parmi les étrangers, même si je suis parmi les 

porteurs de la littérature et dans la deuxième classe des enseignants, et que je suis privé des 

bienfaits des bienfaiteurs". (Al-Qasimi A. M., 2005, p. 220) 

Il est décédé à Fès en 1319 H, laissant derrière lui plusieurs œuvres précieuses, parmi 

lesquelles "Yaqoutat al-Nasb al-Wahhaja", "Al-Yawaqit al-Thamina" et "Dhakirat al-Akhir 

wa Nuzhat al-Absar". 

Bien qu'il n'ait pas occupé de postes officiels, le sultan marocain Hassan Ier lui a confié 

plusieurs missions spéciales, notamment celle d'expliquer son message aux rebelles concernant 

l'obéissance à son wali à Fès, ainsi que la préparation du mariage de son fils aîné. Il jouissait 

d'une certaine faveur à la cour hassanide et avait établi des relations politiques et d'intérêt avec 

plusieurs responsables de l'administration. (Sharaf., 2012, p. 97). 

 

 

 



 
 

32 

SOUFIANE Segheiri 

 
 

Il avait plusieurs opinions concernant plusieurs questions de réforme qui ont eu lieu au Maroc 

au 19ème siècle, parmi lesquelles : 

 Son avis sur l'émirat et le sultan  

Al-Musharafi a estimé que l'obéissance au sultan est une obligation de nécessité collective, et 

il a présenté plusieurs conditions que le sultan et le titulaire de l'émirat doivent respecter pour 

garantir le succès du sultan dans la gestion de son autorité et la conduite des affaires de son 

peuple, parmi lesquelles : (le courage, la pureté, la justice...) et de faire appel aux personnes de 

bon sens parmi les savants, les ministres et les conseillers vertueux. (Qasri, 2017, p. 243) 

 Son avis sur les ministres et les conseillers  

il établit des conditions sur la manière de les choisir et leurs qualités. Il estime que leur 

sélection doit se faire parmi l'élite de la société, les intellectuels et les savants, et qu'ils doivent 

avoir de la compétence, des connaissances, de la vertu et un statut élevé. En effet, il a constaté 

que si ceux qui entourent le souverain sont vertueux, le bien prospère, et s'ils sont corrompus, le 

mal s'installe. Ainsi, l'entourage doit être sincère et clair, ordonnant le bien et interdisant le mal, 

débordant de conseils et d'orientation pour corriger toute déviation. (Qasri, 2017, p. 244)  

Son avis sur la question du jihad contre les chrétiens et les occupants  

 Al-Musharafi considère le jihad comme un devoir religieux qui nécessite une préparation en 

termes d'équipement et de force, ainsi qu'une mobilisation des chevaux. Il estime également qu'il 

est impératif de suivre le souverain et de le soutenir dans ses décisions à cet égard. (Qasri, 2017, 

p. 244) 

Conclusion  

Le choix des érudits algériens au Maroc pour occuper des postes religieux sensibles, liés à la 

gestion de la vie publique, témoigne de la stature élevée et de l'estime dont ils bénéficient tant 

auprès du grand public que des élites. Cette situation résulte de leur grande compétence, de la 

profondeur de leur savoir, de leur intégrité et de leur réussite dans divers domaines. 

Ces personnalités se sont illustrées par leur capacité à gagner le respect et la confiance des 

gens, qu'ils soient issus du grand public ou du secteur privé. En démontrant leur expertise et en 

formant de nouveaux chercheurs et leaders, elles ont renforcé cette confiance, leur permettant 

d’être reconnues par les gouvernants pour occuper des postes sensibles, tels que la délivrance de 

fatwas, la fonction de juges, la prononciation de discours et la direction de la prière. Elles ont 

également été désignées dans des conseils de haut niveau et ont participé à des missions 

importantes lors de conférences et de réunions. 

Les érudits algériens ont reçu un grand honneur et ont assumé des responsabilités 

significatives, leurs conseils étant respectés et leur influence se propageant à travers les territoires 

et parmi les populations. Leur renommée a atteint un tel niveau que les historiens marocains ont 

loué leurs contributions. Parmi les exemples notables du XIXe siècle, on trouve le cheikh 

Mohamed Ben Saad Tlemceni, le cheikh Abdelkader Rachdi et le cheikh Arabi Mchrefi, sans 

oublier de nombreux autres savants des siècles précédents et suivants. 

Liste  Bibliographique  

• Livres 

1. Al-Fassi, M. b. (2003). al'iielam biman ghabr min 'ahl alqarn alhadi eashar. Casablanca: 

Centre du patrimoine culturel marocain Dar Ibn Hazm pour l'imprimerie, l'édition et la 

distribution. 



  
  

33 

  Fonctions religieuses pour des érudits algériens au Maroc au XIXe 

2. Al-Hafnawi, M. (1906). taerif alkhalf birijal alsalaf. Algerie : Pierre Fontana Presses Orientales. 

3. Alkatani, j. b. (2009). alfajr almashriq almashriq almuflaq fi 'iibtal turahat althiyrthar 

almutashhiq almutafayiq. (t. z. eadnan, Éd.) bayrut: dar alkutub aleilmiati,. 

4. Al-Mandasi, S. (1968). Le Diwan. (. Bounar, Ed.) Algérie: Société nationale de publication et de 

distribution d'Algérie. 

5. Al-Mashrefi, M. (2005). Le Splendide Halal dans les Rois de l'État alaouite et quelques-unes 

de ses gloires infinies. (I. Bouhllila, Ed.) Maroc: publié par le Ministère des Dotations et des 

Affaires Islamiques. 

6. Al-Nasiri, M. A. (1986). Fath al'iilah wamuntah fi altahaduth bifadl rabiy w niematih. 

Algérie: Fondation nationale du livre. 

7. Al-Qasimi, A. M.-H. (2005). Le soufisme iconique en Algérie. Bou Saada : Dar Al-Khalil Al-

Qasimi pour l'édition et la distribution. 

8. Al-Samlali, A.-A. b. (1993). Al'iielam biman hala bimarakish w 'aghmat min al'aelam. (A.-W. 

b. Mansour, Éd.) Rabat, Bibliothèque Royale. 

9. Al-Shaibani, A. (1987 ). masabih albashariat fi 'abna' khayr albariati. Maroc: Bibliothèque 

des Sciences Généalogiques. 

10. Al-Youbi, L. (1998). Fatwas jurisprudentielles sur les questions les plus importantes de la 

dynastie Saadi à l'ère pré-protectorale. Maroc: Publications du Ministère des Dotations et des 

Affaires Islamiques, Fadala Press. 

11. Baali, H. (2018). Les voyages hijazis du Maghreb, les Marocains. , les médias dans la Terre 

Sainte. Maison d'édition et de distribution scientifique Al-Yazouri. 

12. Bin Abd Allah, A. A. (1983). Maalma. Beyrouth: Dar al-Gharb al-Islami. 

13. bin Abdul Qadir, Muslim. (1974). Tarikh biayat Wahran almuta'akhir 'aw khatam 'anis 

algharib walmusafir. Société nationale d'édition et de distribution. 

14. Belaïfa, A. (2022, 01 08). Autorité politique dans la pensée politique islamique : une étude du 

concept de légitimité. Journal des études juridiques et politiques. 

15. Hassani, M. (2007). Encyclopédie de l'Histoire et de la Culture des Villes Algériennes. Algérie 

: Dar Al-Hikma. 

16. Ibn Souda, A. S. (1997). Ithaf Al-Mutali Fournissant aux lecteurs les biographies des érudits 

des XIIIe et XIVe siècles. (M. Haji, Éd.) Beyrouth-Liban: Dar Al-Gharb Al-Islam. 

17. Lotorno, R. (1992). Fès avant la Protection. Beyrouth : Dar al-Gharb al-Islam. 

18. Nuwaihid, A. (1980). Dictionnaire des personnes notables d'Algérie. Beyrouth : Fondation 

culturelle Nuwaihid pour l'écriture, la traduction et l'édition. 

19. Saad Allah, A. A. (1998). Histoire culturelle de l'Algérie. Beyrouth : Dar Al-Gharb Al-Islam. 

20. Saad allah, A. a.-Q. (2007). Opinions de recherche sur l’histoire de l’Algérie. Algérie: Dar Al-

Basa’ir. 

21. Shawitam, A. (2011 ). Relations Algérienne-Maghreb pendant la période ottomane. Faculté 

des sciences sociales et humaines. 

 



 
 

34 

SOUFIANE Segheiri 

 
• Thèses 

1. Saghieri, S. (2021). L'impact des érudits algériens sur l'activité intellectuelle et éducative à 

Al-Aqsa au Maroc du 17ème siècle au 19ème siècle après JC (Doctoral dissertation). Université 

du Martyr Hama Lakhdar, Collège des Sciences Sociales et Humaines, Oued Souf. 

2. Sharaf, A. H. (2010). Alhusam almushrafi liqate lisab alsaab aljaerafii alnaatiq bikhurafat 

aljaesus si' alzani alkansus lilearabii bin eabd alqadir bin eali almashrafi (Doctoral 

dissertation). Faculté des Sciences Humaines, Université d'Oran. 

• Article 

1. Qasri, M. A.-S. (2017, 04 25). Chercheurs et juristes en Algérie, entre la persécution et l'exil du 

système dirigeant ottoman et la polarisation et l'exploitation du système dirigeant saadi et alaouite au 

Maroc. OUSSOUR AL-JADIDA, 7(26). 

 

 

 

 

 


