Revue Historique Algérienne »%‘”:”Mv*;ﬁ\'\“a

3

ISSN 2572-0023 / EISSN: 2716-9065 N

- https://www.asjp.cerist.dz/en/PresentationRevue/664 3l gl ds)

Volume:08, N°: 03 (2024), p24-34

Fonctions religieuses pour des érudits algériens au Maroc au X1Xe

Religious Positions for Algerian Scholars in Morocco during the 19th Century

= SOUFIANE Segheiri
Université El Oued (Algérie)

ssegheiri39@gmail.com

Résumeé: informations sur I'article

Recu:

Dans cet article, nous mettrons en lumiére des exemples de 25/09/2024
chercheurs algériens qui ont migré au Maroc au cours du 19éme siecle Acceptation:
de notre ere. Nous nous concentrerons sur ceux qui occupaient des 15/11/2024
postes importants dans des domaines tels que l'enseignement, la
justice, I'émission de fatwas et la rhétorique officielle, et qui étaient || Mots clés:
sollicités par les sultans du Maroc en raison de leurs vastes|l v Emplois religieux
connaissances en sciences islamiques et en jurisprudence, ainsi que de || v al-Mashrefi
leur grande acceptation parmi le peuple. Ces érudits sont devenus bien || v'Maroc
connus dans des villes comme Fes et Marrakech, parmi ces éminents || v érudits algériens
savants figurent le cheikh Abdelkader ibn Mohammad al-Rashidi,
Mohammad ibn Mohammad al-Mashrefi, et d'autres.

Abstract : Article info

Received:
In this article, we will highlight examples of Algerian scholars who 25/09/2024

migrated to Morocco during the 19th century AD. We will focus on Accepted:

those who held important positions in fields such as teaching, i
judiciary, issuing fatwas, and official rhetoric, and who were relied 15/11/2024
upon by the sultans of Morocco due to their extensive knowledge in || Key words:
Islamic sciences and jurisprudence, as well as their great acceptance || . jops Religious
among the people. These scholars became well-known in cities like || ' 41_Mashrefi
Fez and Marrakech, among these prominent scholars are Sheikh
Abdelkader ibn Mohammad al-Rashidi, Mohammad ibn Mohammad
al-Mashrefi, and others.

v Morocco
v’ Algerian scholars

24



https://www.asjp.cerist.dz/en/PresentationRevue/664

Fonctions religieuses pour des érudits algériens au Maroc au XIXe

INTRODUCTION

De nombreux chercheurs et étudiants algériens ont migré vers le Maroc a travers différentes
périodes historiques, et cette migration a continu¢ indépendamment du nombre de chercheurs
migrants et des raisons de ces migrations ou voyages. Les objectifs de cette migration algérienne
variaient, notamment selon les chercheurs. Alors que certains visaient a acquérir des
connaissances dans les villes marocaines et a obtenir des licences de la part de célébres érudits
marocains, d'autres cherchaient la stabilité et prenaient des postes disponibles dans
I'enseignement, la magistrature, la délivrance de fatwas et la prise de parole en public.

Et bien sir, ces importantes positions religieuses nécessitent un groupe distingué de savants
qui sont considérés comme les protecteurs de la religion et les phares dans l'obscurité, et les
projets ne sont confiés qu'a ceux qui sont bien versés dans la connaissance et la piété. Les érudits
algériens ont pu occuper de nombreux postes religieux tels que la prédication, 1'émission de
fatwas et le service en tant que juges, sur nomination des sultans marocains, qui en ont nomme¢
beaucoup a de tels postes ¢levés dans diverses villes marocaines ou ils se sont installés.
Cela représente une véritable participation des chercheurs algériens dans divers domaines
religieux, culturels, sociaux, économiques, politiques et administratifs. Ils n'étaient pas seulement
des immigrants dont le voyage s'achevait avec 1'achévement du travail assigné et de l'objectif
vis¢, comme nous essayons de le prouver a travers notre article concis sur la révision des
exemples les plus importants de savants algériens qui ont joué¢ un role significatif dans
I'occupation de postes religieux et administratifs aux confins du Maroc au cours du 19¢me siccle,
sous l'occupation frangaise de 1'Algérie, et durant le régne de I'Etat alaouite aux confins du
Maroc.

Les questions soulevées sont :

Comment les érudits algériens ont-ils réussi a occuper des postes religieux dans l'extréme
ouest du Maroc ? Qui sont les érudits les plus importants ayant occupé de tels postes dans la
prédication, le jugement et I'émission de fatwas au cours du 19¢me siecle de notre ere ?
L'étude vise a présenter les érudits algériens les plus éminents qui ont migré vers le Maroc au
cours du 19e siecle, et a démontrer leurs contributions, leur impact et leur implication dans
'administration au Maroc. Nous avons utilis€¢ la méthode historique narrative appropriée pour
présenter des articles historiques comme celui-ci, a travers certaines sources et références
disponibles.

1. Raisons de la nomination de chercheurs algériens a des postes religieux au Maroc
1.1. Leur bonne relation avec les sultans du Maroc

L'arrivée des scientifiques algériens a des postes religieux élevés au Maroc n'était pas un
hasard ou un événement aléatoire, mais le résultat de multiples facteurs. L'un des facteurs les plus
importants est les bonnes relations que certains scientifiques algériens entretenaient avec les rois
alaouites du Maroc, ce qui les a aidés a progresser et a accéder a ces postes importants.

Les personnalités des scientifiques algériens qui se sont établis au Maroc se caractérisaient
par leur calme et leur ¢éloignement des complications politiques et des ambitions personnelles de
pouvoir. Ces scientifiques avaient tendance a se concentrer sur les sciences religieuses et
spirituelles plutdt qu'a s'intéresser aux affaires politiques, ce qui a renforcé leur statut de savants
religieux sinceres ne cherchant pas a exercer une influence politique.

L'établissement des scientifiques algériens dans des zones éloignées des troubles politiques
au Maroc leur a permis de se consacrer a la science et a la religion. Cet isolement de la politique
leur a donné une plus grande opportunité de se plonger dans les sciences religieuses, ce qui a

AT gt bl | Gt 3 i} S s,
ribution-NonCommercial- 25 The Algerian IIisturic-‘ll.luzll:;:;;_i
prodoe s Mot sty ‘ 2716-9065 257




SOUFIANE Segheiri

conduit a gagner le respect des gouvernants et des gens, et par conséquent, ils ont ét¢é nommés a
des postes religieux €levés... (Saad Allah, 1998, 1/197).

Cette situation a poussé les autorités en place a chercher a attirer les scientifiques algériens dans
le cadre de 'exploitation de la religion a des fins politiques. Ou les savants religieux sont devenus
une source qui confeére une légitimité politique au régime en place, aidant ainsi a justifier ses
politiques et a consolider son autorité. Grace a leur alliance avec ces scientifiques, le pouvoir a pu
renforcer sa légitimité aupres du peuple et donner une dimension religieuse a ses actions, ce qui a
contribué¢ a garantir sa stabilité et & imposer son contrdle. (Belaifa, 2022, p. 442). Surtout apres
que certains scientifiques algériens ayant émigré au Maroc sont entrés dans le domaine politique,
que ce soit en soutenant les décisions du pouvoir en place ou en s'y opposant dans le cadre de la
fatwa et du conseil. Cet engagement politique les a rendus partie prenante des processus de prise
de décision politique, que ce soit en offrant des conseils ou en participant a la justification des
politiques en place. (Shawitam, 2011 , p. 93), Comme le poete algérien Said Mendassi qui a
abordé¢ dans sa poésie la maniere de choisir la bonne voie. Cela reflete que les scientifiques ne se
sont pas contentés de leur role religieux, mais ont également jou¢ un role important dans
l'orientation des décisions politiques, soit en les soutenant, soit en les critiquant sur la base des
principes de la religion et de I'éthique... (Al-Mandasi, 1968, p. 39) .

i e JU) il sl
Choisissez les héros qui vous défendent.

Ja Gagy) 4gS)) die aada g
Vous les trouverez a vos cotés pendant 1'adversité.

e cally gl Cdy gy
Ils vous apportent la victoire en guerre.

JY) (i 2ll i as

Dans l'intensité de la guerre, des héros émergent.

Nous mentionnons également la nomination par le sultan Mohammed Cherif Alaoui d'un des
savants de la région de Touat, le cheikh Mohammed Ben Abdel Karim Ben Ahmed Touati
(décédé en 1092 H), au poste de juge dans la région de Touat, qui était sous la supervision
spirituelle et administrative de la ville de Sijilmassa, et ce, en l'an 1055 H. Cette nomination
refléte la stature scientifique et spirituelle dont jouissait le cheikh Touati, ainsi que la relation
¢étroite entre le pouvoir en place et les savants de cette époque, ou les nominations des érudits a
des postes de justice et de religion faisaient partie de la consolidation de la légitimité politique et
spirituelle du sultan. (Hassani, 2007, p. 2/197).

Bien que certains scientifiques algériens aient occupé une position académique ¢levée,
certains d'entre eux ont payé¢ de leur vie le prix de leurs fonctions. Ils ont donc été confrontés a de
grands dangers en raison des conditions politiques instables, devenant souvent des victimes des
changements d'attitude ou d'humeur des dirigeants, qu'il s'agisse de sultans, de princes ou de leurs
courtisans. Etant donné leur impact considérable sur la société, les scientifiques sont devenus des
cibles faciles pour la persécution, I'exclusion, 1'exil et le harcélement, ou ils se sont vus interdire
d'exercer leur travail dans I'enseignement, la sensibilisation et les discours.

Souvent, ces scientifiques étaient écartés de leurs postes de direction, qu'ils soient liés a la
fatwa ou a la justice, surtout lorsque leurs opinions entraient en conflit avec les intéréts des
autorités en place. Ils ont également été marginalisés pendant les périodes de conflit entre les
différentes forces politiques, ou ils étaient pergus comme des éléments influents pouvant entraver
ou s'opposer aux politiques du régime. (Qasri, 2017, p. 210).

o T oty il i sl e,

26 e Algerian Historical Journal
2716-9065 2572-0




Fonctions religieuses pour des érudits algériens au Maroc au XIXe

1.2. Posséder I'aptitude et la compétence

Les scientifiques algériens se sont distingués par leurs hautes capacités dans diverses sciences
et connaissances, en plus de leur engagement envers 1'éthique et l'intégrité. Ces qualités leur ont
valu un grand respect parmi les gens et les ont rendus dignes d'estime auprés des autorités
dirigeantes. En conséquence, ils étaient constamment sollicités pour émettre des fatwas, enseigner
les sciences et occuper des postes judiciaires.

Leur popularité ne se limitait pas seulement au grand public, mais ils jouissaient ¢galement
de la confiance des dirigeants qui les nommaient & des postes de responsabilité et religieux
importants, en raison de leur grand succes dans l'accomplissement de leurs missions. Les décrire
comme "les plus érudits de leur époque" refléte la profondeur de leur connaissance et leur
impact sur la société et le monde islamique... (Saad Allah, 1998, p. 1/427).

1.3. Leur satisfaction des conditions pour assumer des postes religieux

Les sultans alaouites au Maroc attachaient une grande importance au choix des juges,
reconnaissant que la justice est une fonction vitale dans la société. Selon eux, le réle du juge
venait apres celui de l'imamat supréme, ce qui en faisait 1'un des postes les plus prestigieux et
influents dans le systéme judiciaire et religieux marocain.

Ils étaient treés soucieux des criteres de nomination des juges. Ils devaient posséder un
ensemble de qualités nécessaires, parmi lesquelles :

v Connaissance approfondie : Les juges devaient maitriser la charia, mais ils devaient
¢galement avoir une solide formation en sciences religieuses, en particulier en
jurisprudence.

v" (jurisprudence).

L'efficacité : Les sultans veillaient a ce que les juges soient des experts dans 'application
des lois et l'interprétation des textes religieux, afin de garantir une justice efficace et
¢quitable.

v' Travail acharné : On s'attendait a ce que les juges fassent preuve d'un fort engagement
dans leur mission, en consacrant du temps et des efforts a rendre des jugements équitables.

v L'intégrité morale et la droiture : les qualités personnelles du juge étaient tout aussi
essentielles. Il devait incarner la justice, 1'égalité et la piété, tout en évitant la corruption ou
toute influence extérieure qui pourrait altérer ses décisions.

v La perfection dans ses actions : l'excellence dans l'exécution de ses devoirs était une
nécessité, garantissant que la justice soit exercée de manicre impeccable.

En résumé, les sultans alaouites considéraient la fonction judiciaire non seulement comme un
service a la communauté, mais aussi comme un pilier central du systéme moral et religieux. Le
juge devait a la fois refléter la rigueur des lois et la grandeur des valeurs islamiques. (Bin Abd
Allah, 1983, p. 08)

Ils plongent dans son origine et ses détails, I'explorent dans les sciences religieuses et
pratiques, et se familiarisent avec les fondements de 1'école de pensée malékite et ses branches, le
considérant comme un partenaire dans I'administration et une autorité en matiere religieuse dans
la ville, avec un rdle dans la gestion des prisons (Lotorno, 1992, p. 1/312).

Ces conditions, qui étaient présentes chez les érudits algériens dans le lointain Maghreb, ont
gagné la confiance des responsables de 1'Etat marocain et leur ont accordé une pleine liberté dans
I'émission de jugements selon la charia islamique (Al-Mashrefi, 2005, p. 1/87).

AT gt bl | Gt 3 i} S s,
27 TIhe Algerian Historical .lullrl-;zil‘
2716-9065 2572-00%




SOUFIANE Segheiri

1.4. Leur capacité a émettre des avis juridiques islamiques selon 1'école de pensée malékite

L'unité de 'école de pensée a aidé les érudits algériens a assumer des positions religieuses,
surtout qu'ils maitrisent 1'école malékite dans ses jugements et sa législation. Semblable a la
position d'un juge, la fonction d'émettre des édits religieux (fatwa) est considérée comme l'une
des plus ¢levees et des plus sensibles qu'un érudit puisse occuper, en raison des connaissances
approfondies requises en maticre de croyances, de jurisprudence, d'interprétation, de hadith,
d'analogie, ainsi que de l'expertise en mémorisation et en récitation du Coran avec précision. Cela
nécessite également du courage, de l'alerte, de 1'intégrité, de la droiture, de la persévérance, de la
compréhension, de l'acuité, de la perspicacité et de dire la vérité. (Saad Allah, 1998, p. 1/397).

Il ne fait aucun doute que l'importance des emplois religieux, en particulier au Maroc, est due
a la nature religieuse qui caractérise la vie intellectuelle, politique, économique et sociale. (Al-
Youbi, 1998, p. 98)La situation au Maroc n'est pas tres différente de celle de 1'Algérie, avec
quelques différences dans la nature du pouvoir et de la gouvernance. Grace a l'unit¢ de la
référence juridique dans le Maghreb arabe, tous les pays étaient sous l'autorité de I'école de
pensée malékite ash'arite, qui représente I'identité culturelle et civilisation elle de la région.

Cette ¢cole de pensée était répandue dans la vie des Marocains et dominante dans les
institutions étatiques en tant que source autorisée pour les pratiques religieuses et les transactions
légales. La convergence intellectuelle a facilité l'intégration des chercheurs algériens dans les
contrées les plus ¢loignées du Maroc et leur accession a des postes dans la justice, émettant des
décrets religieux et d'autres fonctions religieuses, grace a leur profonde compréhension de la
jurisprudence. (Saghieri, 2021, p. 453).

2. Des exemples des érudits algériens les plus importants qui ont occupé des postes
administratifs et religieux dans les villes du Maroc au cours du 19¢me siécle incluent :

2.1. Mohammed bin Saad Al-Tilimsani : décédé en 1264 AH / 1847 AD.

Le vénérable cheikh et érudit Abu Abdullah Muhammad ibn Saad ibn Al-Hajj Al-Hasani Al-
Baidari Al-Tilimsani €tait un éminent savant et juge a Tlemcen. Il a grandi dans cette ville ou il a
étudié les sciences religieuses et littéraires, et s’est distingué dans ces domaines (Alkatani, 2009,
p. 3/97) Comme beaucoup d'érudits de Tlemcen, il a voyagé a Fes, au Maroc, pour approfondir
ses connaissances et rencontrer d’autres savants renommeés, tels que Hamdoun ibn Al-Hajj et Abi
Talib Al-Mazoni. Apres son sé€jour a Fes, il est retourné a Tlemcen ou il a été nommé juge par le
souverain marocain Abd al-Rahman ibn Hisham.

Abu Abdullah a vécu les événements tumultueux de la campagne francaise en Algérie
occidentale, notamment 1’entrée du général Clausel a Tlemcen en 1835. (Saad Allah, 1998, p.
4/502).

En raison de son implication dans la magistrature et sa participation a la résistance populaire
aux cotés de 1'émir Abdelkader, il a di fuir a nouveau a Fés avec sa famille, laissant derriére lui
ses biens et ses livres. A Fés, il s’est consacré a I’enseignement, animant des cercles éducatifs qui
ont bénéficié¢ a de nombreux étudiants de I’époque. (Alkatani, 2009, p. 3/97).

Aprés sa libération, il est retourné a Tlemcen, mais I’a quittée définitivement apres la
deuxiéme campagne francaise menée par Bugeaud. Il s'est alors install¢ a Taza, ou il fut nommé
mufti et continua a enseigner et a répondre aux questions des chercheurs. (Al-Fassi, 2003, p. 52)
Par la suite, il retourna a Fés, ou il mourut et fut enterré en dehors de Bab Al Fetooh (Ibn Souda,
1997, p. 188).

distingués figurent le mufti du Maroc et chef de la communauté a Fes, le savant Jaafar ibn
Idris Al-Kattani, ainsi que le cheikh Arabi Al-Musharif Al-Muaskari. (Al-Mashrefi, 2005, p. 88) .

A T et gl Gt s} At
28 e Algerian Historical Journal
2716-9065 2572-0




Fonctions religieuses pour des érudits algériens au Maroc au XIXe

2.2. Muhammad bin Abdul Karim Al-Majawi est décédé en 1297 AH / 1851 AD.

Le savant Abu Abdullah Muhammad bin Abdul Karim bin Abdul Rahman Al-Majawi a été
¢duqué par son pere et son frere ainé, Hajj Ahmed Al-Majawi, dans sa ville natale. Il a ensuite
migré a Fes, ou il a poursuivi ses études aupres de grands ¢€rudits et cheikhs de la ville, tels que
Hamdoun bin Al-Hajj et Hajj Tayyeb bin Kiran (Al-Hafnawi, 1906, p. 1/441) .

De retour a Tlemcen, il a exercé la fonction de juge pendant pres de 25 ans, tout en
continuant a enseigner, formant ainsi de nombreux érudits sous sa tutelle (Nuwaihid, 1980, p.
287). Plus tard, il retourna a Feés, ou il enseigna a 1'Université Al-Qarawiyyin, l'une des plus
anciennes universités islamiques. Finalement, il s'établit a Tanger, ou il fut nommé juge,
enseignant et prédicateur par le sultan alaouite, fonctions qu'il occupa jusqu'a sa mort (Baali,
2018, p. 74).

2.3. Al-Hajj Al-Dawoodi : Décédé en 1271 AH / 1854 AD

Abu Muhammad Al-Hajj Al-Daudi était un juge, un juriste et un soufi. Il a grandi a Tlemcen

et a étudié¢ la langue et la logique. Apreés l'occupation frangaise, il s'est installé a Fés pour
pratiquer sa religion, et de 13, il a commencé son pelerinage vers la Sainte Kaaba. Au cours de son
voyage, il est resté en Egypte et a appris de ses érudits. (Alkatani, 2009, p. 74)
Al-Daudi Al-Tlemcani est considéré comme I'un des cheikhs de l'ordre soufi Nasiriyya et a été
enterré dans sa zaouia a Fés. Ses funérailles ont été marquées par un grand rassemblement de
personnes en raison de ses vertus et de ses bienfaits. Il a laissé des explications sur le Hamsiya
Al-Burda et des commentaires sur Al-Saad. (Ibn Souda, 1997, p. 203)

Le cheikh Al-Daudi a laissé un héritage dans l'extréme ouest du Maroc, connu sous le nom
de la honorable famille Al-Daudi Tlemcani. Ils ont occupé divers postes, y compris des érudits
comme son petit-fils, Hassan ibn Nasser ibn Al-Hajj Al-Daudi, qui était un homme de savoir,
littéraire et pocte, et qui a exercé en tant que juge a Fes. Il est mort en 'an 1366 AH et avait une
célebre collection de poemes (Al-Shaibani, 1987 , p. 1/110)

2.4. Abdul Qader ibn Muhammad Al Rashidi : décédé en 1272 AH/1855 AD.

Abdul Qader ibn Muhammad ibn Abdul Qader ibn Sahnoun al-Rashidi, d'origine hachémite,
résident de Marrakech et juge de la ville, érudit avisé, écrivain et poéte talentueux, mémorisateur
éminent, juriste (reconnu pour son intelligence et sa connaissance de la jurisprudence et de ses
branches). (Ibn Souda, 1997, p. 208)

Il a étudié a Oran puis a déménagé a Tlemcen et a appris auprés de ses érudits.
Il a migré vers Fes apres I'occupation frangaise et la chute d'Oran et de Tlemcen, ou il a appris
aupres de ses érudits éminents et a tenu des s€ances avec les villageois. Il s'installa ensuite a
Marrakech en I'an 1268 AH, ou il fut nommé juge de Marrakech par le sultan Moulay
Abderrahmane, fils de Muhammad, en 1268 AH sur la recommandation de son aide Hajj
Mohamed al-Barka. Il a établi la Cour Azbuzat a Marrakech, mais a eu plusieurs différends et
conflits avec certains fonctionnaires, ce qui a finalement conduit a son licenciement (Al-Samlali,
1993, p. 8/263)

2.5. Mohammed Al-Arabi Al-Mashrefi : décédé en 1313 AH/1895 AD
Abu Hamid Al-Arabi bin Abdul Qadir bin Ali Al-Mashrefi, issu de la prestigicuse famille
Masharif qui a exercé le leadership dans la région de Rashidiya. (Sharaf, 2010, p. 80)Il a grandi et
a été éduqué au sein de sa famille savante et pieuse, en particulier son pére Abdul Qadir Al-
Mashrefi et Abu Ras Al-Nasiri. (Al-nasiri, 1986, p 82). Il fréquentait des rassemblements de
savoir et des écoles a Mascara et a Oran, ou il étudiait les sciences et les lectures coraniques sous
Sheikh Abdullah bin Dirah, qui lui enseignait "Ad Durar Al-Lawami". Il étudiait la grammaire
AT o gty ) Gt b} it s

29 e Algerian Historical Joursnal
2716-9065 2572-0¢




SOUFIANE Segheiri

et la prosodie sous Abdullah Al-Sugqat, et il étudiait la jurisprudence sous Sheikh Ahmed bin
Tohami (Al-Mashrefi, 2005, p. 19).

Il a déménagé a Tlemcen pour poursuivre ses études et a étudi¢ auprés de ses €éminents
¢érudits tels que le juriste Sheikh Al-Dawoodi Al-Tlemsani, Muhammad bin Saad Al-Tlemsani et
Muhammad Al-Fakhar (Sharaf, 2010, p. 100). Il a participé a la résistance populaire organisée
dans 1'ouest de I'Algerie dirigée par le prince Abdelkader. Apres la chute de la ville de Mascara
aux mains des forces coloniales frangaises et la défaite du Prince lors de la bataille d'Ain Taguin
en 1843, il émigra vers le lointain Maroc en 1844 (Al-Qasimi, 2005, p. 228)

Il a traversé une épreuve majeure en raison de son arrestation et de son emprisonnement par
le sultan Abdul Rahman bin Hisham, avec quelques hommes accusés d'avoir communiqué avec le
prince et de s'étre rebellés contre le sultan du Maroc. (Sharaf, 2010, p. 120)Apres sa libération, il
s'est efforcé de se rapprocher de la cour du sultan marocain et de renforcer sa relation avec lui,
mais il n'a pas réussi a atteindre le statut des €rudits proches du sultan. Mort et Héritage : Il est
mort a Fés en l'an 1319 AH, laissant derriere lui plusieurs ceuvres telles que "Yaqutat Al-Nasab
Al-Wahajah", "Al-Yawaqit Al-Thaminih" et "Dhikrat Al-Awakhir wa Nuzhat Al-Absar".
(Nuwaihid, 1980, p. 303)

Ses taches avec le Sultan : Bien qu'il n'occupat pas de postes officiels, le sultan marocain
Hassan I lui confia plusieurs missions spéciales, notamment expliquer son message aux rebelles
concernant l'obéissance a son gouverneur a Fé&s, et préparer le mariage de son fils cadet. Il
jouissait de la faveur a la cour hassanienne et a établi des relations politiques et pragmatiques
avec plusieurs responsables de 'appareil de stockage. (Sharaf, 2010, p. 91).

En plus de ce qui a été mentionné, il y a des imams algériens qui ont émigré vers le Maroc et
qui ont été chargés de missions non officielles. Ils ont travaillé avec compétence pour émettre des
fatwas ou répondre aux questions des ¢tudiants et des €rudits, ainsi que pour donner leur avis sur
diverses questions, tant particulicres que générales, parmi eux, a titre d'exemple:

e Abou Rass Al-Nasser Al-Maaskari, décédé en 1238 H/ 1823 M

Le connu Jilali Al-Maskari, le Rashidi algérien, est né en I'an 1150 de I'Hégire / 1737 de notre
¢re dans la montagne de Karsout et Hounet. Apres la mort de ses parents, il a déménagé avec son
frére ainé au Maroc, ou il a grandi dans une grande pauvreté. Cependant, la pauvreté ne 1'a pas
empéché de chercher a apprendre, il a mémorisé le Coran et est retourné au camp avec une
certaine connaissance. Il a poursuivi ses €tudes en jurisprudence avec les cheikhs de la région,
puis il s'est rendu @ Mazouna pour étudier le résumé de Khalil jusqu'a ce qu'il devienne qualifié
pour enseigner (Al-Nasiri, 1986, p. 25).

Il continua a chercher le savoir et a enseigner, puis il déménagea a la campagne a Grece ou il
se maria et occupa un poste de juge pendant deux ans. Il est retourné au camp et a poursuivi ses
¢tudes avec son maitre Abdelkader E1 Mouchrifi. Ses legons ont acquis une grande renommeée, et
il a effectué le pélerinage deux fois, en 1204 de I'Hégire / 1790 de notre ére et en 1226 de 1'Hégire
/ 1812 de notre ére. Au cours de ses voyages, il a visité le Hijaz, la Tunisie, I'Egypte, le Levant,
Jérusalem et le Maroc, ou sa renommeée le précédait. Les cercles de savants 1'ont accueilli, et il a
bénéfici¢ de leur savoir tout en leur apportant également ses connaissances. (Al-Hafnawi M. ,
1906, p. 2/332).

En Algérie, des érudits tels que Muhammad ibn Jadun et Muhammad ibn al-Haffaf en ont
discuté. Il s'installe a Constantine, ou il rencontre son érudit, Cheikh Abdel Karim Al-Fakun, et a
Oran, il écrit des poémes de louange et entretient des relations avec le Bey Muhammad bin
Othman. A Fes, il a rencontré ses notables comme Al-Tayeb bin Kiran, Hamdoun Al-Hajj Al-
Salami et Abdelkader bin Chaqroun. En Tunisie, il a rencontré Cheikh Ibrahim Al-Riahi. Quant a
’Egypte, il s’est entretenu avec des érudits tels que Mortada Al-Zubaidi et Muhammad Al-Amir

o T oty il i sl e,

30 Fhe Algerian Historical Journgl
2716-9065 2572-0!: E




Fonctions religieuses pour des érudits algériens au Maroc au XIXe

Al-Maliki, ou ils I’ont décrit comme un mémorisateur, et Al-Sharqgawi 1’a décrit comme «le
cheikh de I’Islamy. (Saad Allah, 1998, p. 2/379).

Il a étudié aupres de plus de 41 savants, était ouvert d'esprit et s'intéressait aux événements
politiques de son époque, ou il a écrit sur la guerre de Derqaoua et la conquéte de la seconde
Oran. Il a laissé derriere lui un riche héritage d'écrits comprenant 63 ceuvres confirmées, en plus
de 137 autres ceuvres qui lui sont attribuées. Il est décédé dans le camp en l'an 1238 de 1'Hégire et
a ¢té enterre pres de sa maison a (Agbat Baba Ali). (bin Abdul Qadir, 1974, p. 80).

Mohammed Ben Abou Ras avait de nombreuses réponses aux interrogations des savants du
Maroc, ou ses réponses ont montré l'importance qu'il avait parmi les érudits contemporains, sa
grande renommeée et son haut niveau de compétence en jurisprudence. Il lui a été permis de
rendre des fatwas sur de nombreuses affaires et questions juridiques complexes, et il s'appuyait
dans ses réponses sur la conciliation entre la raison et la tradition, ce qui a conféré a ses opinions
juridiques force et profondeur. Ses débats avec les savants ont révéle sa capacité d'analyse précise
et de raisonnement solide, ce qui a fait de lui une référence importante dans les sciences
juridiques et la fatwa de son époque. (Saad allah, 2007, p. 1/90).

e Abu Hamid Al-Arabi Al-Mushrifi, décédé en 1313 H/ 1895 M

Abu Hamid Al-Arabi Ben Abdelkader Ben Ali Al-Machrafi descend d'une famille des
Macharif qui a exercé la présidence dans la région de Rachidia. I1 a grandi dans un
environnement scientifique et religieux, ou il a appris de son pere, Abdelkader El-Machrefi, et de
Cheikh Abou Ras El-Nasiri. Il a commencé son éducation dans un camp a Oran, ou il a étudi€ les
sciences du Coran et les lectures sous la direction du cheikh Abdallah Ben Dira, qui lui a enseigné
"les perles éclatantes". Il a également étudié¢ la grammaire et la métrique sous la direction
d'Abdallah Al-Saqat, et la jurisprudence avec le cheikh Ahmed Ben Al-Tahami. Apres cela, il se
rendit a Tlemcen pour s'instruire aupres de ses savants, tels que le cheikh Daoudi de Tlemcen,
Mohammed Ben Saad de Tlemcen et Mohammed Fakhard (Sharaf A. H., 2010, p. 10).

Abou Hamid a participé a la résistance populaire dans l'ouest algérien sous la direction de
'émir Abdelkader. Mais apres la défaite du prince a la bataille d'Ain Taqin en 1843 et la chute de
la ville de M'Sila aux mains des Frangais, il fut contraint de s'exiler au Maroc en 1844 en raison
des conditions difficiles qu'il avait vécues en Algérie. Il s'est installé a Fes, mais il a subi une
grande épreuve lorsqu'il a été emprisonné sur ordre du sultan Abd al-Rahman ben Hicham, accusé
de communiquer avec le prince Abdelkader et de comploter contre le sultan. Apres sa libération,
il a tenté de se rapprocher du palais du sultan et de travailler comme enseignant, dans l'espoir
d'atteindre un poste prestigicux, mais il n'a pas réalisé ses ambitions. Dans 1'une de ses écrits, il a
dit : "Et tout cela parce que je suis compté parmi les étrangers, méme si je suis parmi les
porteurs de la littérature et dans la deuxiéme classe des enseignants, et que je suis privé des
bienfaits des bienfaiteurs". (Al-Qasimi A. M., 2005, p. 220)

Il est décédé a Fes en 1319 H, laissant derriere lui plusieurs ceuvres précieuses, parmi
lesquelles "Yaqoutat al-Nasb al-Wahhaja", "Al-Yawaqit al-Thamina" et "Dhakirat al-Akhir
wa Nuzhat al-Absar".

Bien qu'il n'ait pas occupé de postes officiels, le sultan marocain Hassan ler lui a confié
plusieurs missions spéciales, notamment celle d'expliquer son message aux rebelles concernant
'obéissance a son wali a Fés, ainsi que la préparation du mariage de son fils ainé. Il jouissait
d'une certaine faveur a la cour hassanide et avait établi des relations politiques et d'intérét avec
plusieurs responsables de I'administration. (Sharaf., 2012, p. 97).

AT gt bl | Gt 3 i} S s,
31 Aire algerian Historical Jour
2716-9065 2572°

-l
O ZF




SOUFIANE Segheiri

Il avait plusieurs opinions concernant plusieurs questions de réforme qui ont eu lieu au Maroc
au 19¢me siecle, parmi lesquelles :
Son avis sur 1I'émirat et le sultan

Al-Musharafi a estimé que 1'obéissance au sultan est une obligation de nécessité collective, et
il a présenté plusieurs conditions que le sultan et le titulaire de 1'émirat doivent respecter pour
garantir le succes du sultan dans la gestion de son autorit¢ et la conduite des affaires de son
peuple, parmi lesquelles : (Ie courage, la pureté, la justice...) et de faire appel aux personnes de
bon sens parmi les savants, les ministres et les conseillers vertueux. (Qasri, 2017, p. 243)
Son avis sur les ministres et les conseillers

il établit des conditions sur la manicre de les choisir et leurs qualités. Il estime que leur
sélection doit se faire parmi I'élite de la société, les intellectuels et les savants, et qu'ils doivent
avoir de la compétence, des connaissances, de la vertu et un statut élevé. En effet, il a constaté
que si ceux qui entourent le souverain sont vertueux, le bien prospere, et s'ils sont corrompus, le
mal s'installe. Ainsi, I'entourage doit étre sincere et clair, ordonnant le bien et interdisant le mal,
débordant de conseils et d'orientation pour corriger toute déviation. (Qasri, 2017, p. 244)
Son avis sur la question du jihad contre les chrétiens et les occupants

Al-Musharafi considére le jihad comme un devoir religieux qui nécessite une préparation en
termes d'équipement et de force, ainsi qu'une mobilisation des chevaux. Il estime également qu'il
est impératif de suivre le souverain et de le soutenir dans ses décisions a cet ¢gard. (Qasri, 2017,
p. 244)

Conclusion

Le choix des érudits algériens au Maroc pour occuper des postes religieux sensibles, liés a la
gestion de la vie publique, témoigne de la stature élevée et de l'estime dont ils bénéficient tant
aupres du grand public que des ¢lites. Cette situation résulte de leur grande compétence, de la
profondeur de leur savoir, de leur intégrité et de leur réussite dans divers domaines.

Ces personnalités se sont illustrées par leur capacité a gagner le respect et la confiance des
gens, qu'ils soient issus du grand public ou du secteur privé. En démontrant leur expertise et en
formant de nouveaux chercheurs et leaders, elles ont renforcé cette confiance, leur permettant
d’étre reconnues par les gouvernants pour occuper des postes sensibles, tels que la délivrance de
fatwas, la fonction de juges, la prononciation de discours et la direction de la priere. Elles ont
¢galement ¢été désignées dans des conseils de haut niveau et ont participé a des missions
importantes lors de conférences et de réunions.

Les érudits algériens ont recu un grand honneur et ont assumé des responsabilités
significatives, leurs conseils étant respectés et leur influence se propageant a travers les territoires
et parmi les populations. Leur renommeée a atteint un tel niveau que les historiens marocains ont
loué¢ leurs contributions. Parmi les exemples notables du XIXe siécle, on trouve le cheikh
Mohamed Ben Saad Tlemceni, le cheikh Abdelkader Rachdi et le cheikh Arabi Mchrefi, sans
oublier de nombreux autres savants des siecles précédents et suivants.

Liste Bibliographique
e Livres
1. Al-Fassi, M. b. (2003). al'iielam biman ghabr min ‘ahl algarn alhadi eashar. Casablanca:

Centre du patrimoine culturel marocain Dar Ibn Hazm pour l'imprimerie, I'édition et la
distribution.
T sl g Sl o,

32 Fhe Algerian Historical Journgl
2716-9065 2572-002




10.

11.

12.
13.

14.

15.

16.

17.
18.

19.
20.

21.

Fonctions religieuses pour des érudits algériens au Maroc au XIXe
Al-Hafnawi, M. (1906). taerif alkhalf birijal alsalaf. Algerie : Pierre Fontana Presses Orientales.

Alkatani, j. b. (2009). alfajr almashriq almashriq almuflag fi ‘iibtal turahat althiyrthar
almutashhiq almutafayiq. (t. z. eadnan, Ed.) bayrut: dar alkutub aleilmiati,.

Al-Mandasi, S. (1968). Le Diwan. (. Bounar, Ed.) Algérie: Société nationale de publication et de
distribution d'Algérie.

Al-Mashrefi, M. (2005). Le Splendide Halal dans les Rois de I'Etat alaouite et quelques-unes
de ses gloires infinies. (I. Bouhllila, Ed.) Maroc: publié par le Ministere des Dotations et des
Affaires Islamiques.

Al-Nasiri, M. A. (1986). Fath al‘iilah wamuntah fi altahaduth bifadl rabiy w niematih.
Algérie: Fondation nationale du livre.

Al-Qasimi, A. M.-H. (2005). Le soufisme iconique en Algérie. Bou Saada : Dar Al-Khalil Al-
Qasimi pour I'édition et la distribution.

Al-Samlali, A.-A. b. (1993). Al'iielam biman hala bimarakish w ‘aghmat min al'aelam. (A.-W.
b. Mansour, Ed.) Rabat, Bibliothéque Royale.

Al-Shaibani, A. (1987 ). masabih albashariat fi "abna’ khayr albariati. Maroc: Bibliotheque
des Sciences Généalogiques.

Al-Youbi, L. (1998). Fatwas jurisprudentielles sur les questions les plus importantes de la
dynastie Saadi a I'ére pré-protectorale. Maroc: Publications du Ministére des Dotations et des
Affaires Islamiques, Fadala Press.

Baali, H. (2018). Les voyages hijazis du Maghreb, les Marocains. , les médias dans la Terre
Sainte. Maison d'édition et de distribution scientifique Al-Yazouri.

Bin Abd Allah, A. A. (1983). Maalma. Beyrouth: Dar al-Gharb al-Islami.

bin Abdul Qadir, Muslim. (1974). Tarikh biayat Wahran almuta'akhir ‘aw khatam ‘anis
algharib walmusafir. Société nationale d'eédition et de distribution.

Belaifa, A. (2022, 01 08). Autorité politique dans la pensée politique islamique : une étude du
concept de légitimité. Journal des études juridiques et politiques.

Hassani, M. (2007). Encyclopédie de I'Histoire et de la Culture des Villes Algériennes. Algérie
: Dar Al-Hikma.

Ibn Souda, A. S. (1997). Ithaf Al-Mutali Fournissant aux lecteurs les biographies des érudits
des Xllle et X1Ve siécles. (M. Haji, Ed.) Beyrouth-Liban: Dar Al-Gharb Al-Islam.

Lotorno, R. (1992). Fés avant la Protection. Beyrouth : Dar al-Gharb al-Islam.

Nuwaihid, A. (1980). Dictionnaire des personnes notables d'Algérie. Beyrouth : Fondation
culturelle Nuwaihid pour I'écriture, la traduction et I'édition.

Saad Allah, A. A. (1998). Histoire culturelle de I'Algérie. Beyrouth : Dar Al-Gharb Al-Islam.

Saad allah, A. a.-Q. (2007). Opinions de recherche sur I’histoire de I’Algérie. Algérie: Dar Al-
Basa’ir.

Shawitam, A. (2011 ). Relations Algérienne-Maghreb pendant la période ottomane. Faculté
des sciences sociales et humaines.

AT gt bl | Gt 3 i} S s,
33 he Algerian Historical Journgl
2716-9065 2572-002




SOUFIANE Segheiri
e Theses

1. Saghieri, S. (2021). L'impact des érudits algériens sur I'activité intellectuelle et éducative a
Al-Agsa au Maroc du 17éme siecle au 19éme siecle apres JC (Doctoral dissertation). Université
du Martyr Hama Lakhdar, Collége des Sciences Sociales et Humaines, Oued Souf.

2. Sharaf, A. H. (2010). Alhusam almushrafi ligate lisab alsaab aljaerafii alnaatiq bikhurafat
aljaesus si' alzani alkansus lilearabii bin eabd algadir bin eali almashrafi (Doctoral
dissertation). Faculté des Sciences Humaines, Université d'Oran.

e Article

1. Qasri, M. A.-S. (2017, 04 25). Chercheurs et juristes en Algeérie, entre la persécution et I'exil du
systeme dirigeant ottoman et la polarisation et I'exploitation du systéeme dirigeant saadi et alaouite au
Maroc. OUSSOUR AL-JADIDA, 7(26).

e T it il § gy 3y ua--
34 e Algerian Historical Journat
N2716-9065 /155~ 2572




